




Fotogramas de género
Representación de feminidades y 

masculinidades en el cine español (1977-1989)

María Castejón Leorza

Prólogo de Itziar Ziga y María Castrejón



Quedan rigurosamente prohibidas, sin la autorización escrita de Editorial Siníndice 
y/o de la autora, bajo las sanciones establecidas en las leyes, la reproducción 

total o parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, así como su 
distribución, comunicación pública o transformación.

Primera edición: octubre de 2013
Del texto: © María Castejón Leorza, 2013

Diseño ilustración-digital de portada: © UreYonsi, 2013
Reservados todos los derechos de esta edición para:

Editorial Siníndice. C/ Marqués de Murrieta, 37, Entr. Dcha. 26005
Logroño (La Rioja). España

www.sinindice.es
info@sinindice.es

ISBN: 978-84-15924-09-8
Depósito legal: LR-389-2013

Impreso en España



Índice

Prólogo (a cuatro patas)                                              11

Introducción y agradecimientos (a dos manos)       15

Capítulo 1. El cine como fuente para la historia  
de género                                                                     23

1.1 Evolución de la historiografía feminista. De la  
historia de las mujeres a la historia de género                 23                      

1.2 El género como paradigma de análisis.  
Aportaciones y limitaciones                                           28

1.3 El género y la creación de discursos                         31

1.4 El cine como fuente para la historia de género         34

1.5 Una propuesta temática de análisis                           38

1.5.1 Protagonismo de los personajes. Modelos  
femeninos y masculinos representados                          40

1.5.2 Usos de los espacios públicos y privados               43

1.5.3 Representación de los cuerpos y de las  
sexualidades y el mito de la belleza                                44

1.5.4 Representación de las maternidades                      47

1.5.5 Representación del amor                                       47

1.5.6 Representaciones de la violencia                            49

Capítulo 2. Contexto histórico de la situación  
de las mujeres en democracia                                    51

2.1 La Transición y la lucha por los derechos  
humanos de las mujeres                                                 51

2.2 La década de los 80. Del movimiento feminista  
a la institucionalización de la lucha                                 53



Capítulo 3. Nuevas representaciones de  
género desde las y los cineastas de la  
Transición                                                                    55

3.1 Las rupturas en las representaciones de  
género desde el punto de vista de las cineastas               57

3.1.1 Vámonos Bárbara (Cecilia Bartolomé, 1977)  
o la separación os sienta tan bien                                   57

3.1.2 Gary Cooper que estás en los cielos (Pilar Miró  
(1980), lo personal es político y el precio de la  
libertad                                                                          62

3.1.3 Función de noche (Josefina Molina, 1981),  
crónica generacional de una estafa                                 66

3.2 Las transformaciones en las representaciones  
de género desde el punto de vista de los cineastas         76

3.2.1 Asignatura pendiente (José Luis Garci, 1977),  
toma de conciencia desde los límites establecidos          76

3.2.2 Tigres de papel (Fernando Colomo, 1977), la  
juventud progre                                                             79

Capítulo 4. Representaciones de género en la  
comedia española de los 80. De la comedia  
madrileña de Fernando Colomo y Fernando  
Trueba a la comedia subversiva de Pedro  
Almodóvar                                                                    85

4. 1 La comedia madrileña de los 80                              85

4.1.1 Las películas  de Fernando Trueba                        88

- Ópera prima (1979) y Sal gorda (1984), en busca  
de la mujer pérdida…                                                    88

- Sé infiel y no mires con quién (1985), comienza la  
guerra de sexos                                                              92



4.1.2 Las películas de Fernando Colomo                        95

- La vida alegre (1985), Miss Caribe (1988) y Bajarse  
al moro (1989), nuevas formas de relaciones  
sentimentales                                                                 95

4.2 Ruptura de referentes y subversión del orden  
patriarcal en las comedias de Pedro Almodóvar           105

4.2.1  Pepi, Luci, Bom, Sexilia, otras monjas del  
montón y diversas movidas                                          106

4.2.2 Amas de casa desesperadas, tristes y  
drogadictas                                                                   110

4.2.3 Maternidades diversas                                          113

4.2.4 La amistad femenina como estrategia de  
supervivencia                                                               114

4.2.5 Representación de la violencia                                 114

4.2.6  Masculinidades                                                    115

Fichas técnicas de las películas                                117

Bibliografía                                                                 135





						      A Jon, Clara y David

						      A Fini y Josu

			   A José Luis Castejón, in memoriam

					   





11

Prólogo (a cuatro patas)

I.: Leyendo este libro que tenemos entre manos, he recordado que     
probablemente yo no sería quien soy si Gloria no hubiera matado de un 
jamonazo a su insoportable marido y además salido airosa (Qué he hecho 
yo para merecer esto). Si Ana no hubiera emprendido junto a su hija aquel 
viaje iniciático para librarse no sólo del marido controlador e infiel, sino 
también del amante progre e igualmente gilipollas (Vámonos Bárbara). Si 
Lola no hubiera reclamado desgarrada sus orgasmos perdidos en aquel 
camerino al atónito Daniel (Función de noche). Si Carmen no se hubiera 
dicho, desdicho y redicho desde su recién estrenada libertad sexual y por 
fin tan ligera (Tigres de papel). Si Chusa no se hubiera metido en tantos 
líos por trapichear con hachis y tener a la vez un amante madero (Ba-
jarse al moro). Si la directora de cine porno Zoila no se luciera como una                 
glamorosa depredadora sexual que deja secos hasta a los más bravucones 
(Ópera prima).

Las películas que repasa y desentraña María Castejón en este volumen 
iluminaron nuestras rutas de liberación tras décadas de feminidades (y 
masculinidades) heterofascistas.

…………..

M.: Leyendo este libro no puedo dejar de pensar que no me sentiría có-
moda conmigo misma si no sintiese un placer casi erótico cuando ese 
símbolo de la España cañí, esa pata de jamón, cuyo fin sería hacer un 
caldo caliente a la masculinidad que maltrata se convierte en un arma 
homicida para una mujer desarmada. Ese momento en el que las mujeres 
que no somos víctimas levantamos la mano y con los iconos que nos opri-
men, rompemos el cráneo al patriarcado. No podría creerme si no son-
riese como Chusa al ver marchar a Alberto y a Elena al Más Allá –porque 
ya están muertxs-, con esa sonrisa que solo poseen las personas que son 
consecuentes consigo mismas, las que habitan el margen y permanecen 
en él a pesar de los golpes que reciben de la inmensidad normatividad que 
busca aplastarlas porque solo ellxs son capaces de hacerse fuertes en un 
espacio que se transita sin normas, un Marruecos dibujado en las paredes 
y son peligrosxs.



12

No podría hacer uso y disfrute de mi cuerpo con toda la intensidad si 
películas como Gary Cooper que estás en los cielos no me recordasen que 
este es real y por lo tanto, mortal y enfermo y es solo la consciencia de 
la muerte lo que nos hace vivir. Porque ese cuerpo que escritoras como 
Monique Wittig o Cristina Peri Rosi, por ejemplo, reencarnan fuera del 
artificio de cartón en 2D que es solo para la mirada de los demás no es el 
nuestro. No sangra, no suda… no goza.

Quién sería yo si no me sintiese libre cada vez que una mujer elige que ya 
no desea compartir su espacio-tiempo con otra persona. Y eso que vemos 
en Función de noche y en Vámonos, Bárbara no fue ni es aún tan sencillo. 

Qué sería de mí si no entendiese que el libro que tenemos entre 
manos nos habla de nuestro pasado reciente. Del pasado de nuestrxs                            
progenitores. Del pasado del que está hecho el presente, de ese poso que 
aún  tratamos de ver porque ignoramos su presencia. El libro de María 
Castejón nos abre los ojos y el debate sobre los cambios que realmente 
han tenido lugar y el peligro de los espejismos tanto en las masculinidades 
como en las feminidades.

…………..

I.: Esas criaturas, -mujeres, hombres, incluso travestis de la época-, que 
asaltaron las pantallas, gozosas, disparatadas, verborréicas, ingenuas, tras 
la muerte del dictador y a quienes treinta años después miramos con cierta 
ternura, nos devuelven imágenes caleiodoscópicas de los años transcurri-
dos. Y María las interpreta desde el conocimiento y la valentía, huyendo 
de idealizaciones y condenas, de dicotomías fáciles y paralizantes, de sen-
timentalismos y moralejas. Para ofrecer una revisión inédita de aquellas 
encarnaciones de género que parecen avanzar titubeantes, todavía hoy en 
la cuerda floja, entre la tradición patriarcal y el advenimiento feminista.  

…………..

M.: Una lectura fácil, que no simple, sobre temas que aún hoy continúan 
siendo molestos en una sociedad que no debería olvidar su historia            
reciente. Esa es la magia del cine y la del texto de María Castejón, que 
no nos permite olvidar por mucho que intenten taparnos los ojos con las 
cortinas de humo de la igualdad. 



13

María Castejón toca las teclas adecuadas y cuestiona la función que la 
sociedad exige a las feminidades y masculinidades. Desde las películas 
más crudas a las más naif  de aquellos “maravillosos” ochenta, consigue 
que nos cuestionemos hasta qué punto el fin del franquismo, si es que 
este terminó con Franco, no es más que un símbolo de algo que todavía 
persigue a un territorio que debe ser consciente de lo que ha sido víctima.

Nos enseña, con pasión y diseccionando las películas como cuerpos hu-
manos, que el arte de la comedia es el arte de burlar el bloqueo, como 
hacía Rhett Butler también con humor. La prostitución, las enfermedades 
venéreas, las separaciones, la fidelidad, las familias normativas, la homo-
sexualidad (masculina)… Temas que deben ser dinámicos-cambiantes-vi-
vos nos los muestra María Castejón en una etapa interesante de la historia 
de este país con tanta historia. Y lo que nos queda. Gracias María y gracias 
Chusa por presentarnos diferentes modelos de mujer con los que recrear-
nos.

María Castrejón e Itziar Ziga





15

Introducción y agradecimientos (a dos manos)

Me ha costado mucho, muchísimo, llegar a escribir la introducción, de 
éste, mi primer libro. Llevo semanas devanándome los sesos intentado 
encontrar el equilibrio entre una introducción académica que demuestre 
mis conocimientos y justifique mis méritos y una introducción visceral 
que es lo que me sale. Porque este es un libro fruto de mi trayectoria 
académica, definida por una irregularidad marcada por la necesidad de 
trabajar y por la maternidad, pero que finalmente derivó en la Tesis Doc-
toral Feminidades y masculinidades en el cine español de la democracia (1975-2000). 
Rupturas, conflictos y resistencias  que defendí en la Facultad de Geografía e 
Historia de la Universidad de Salamanca el 29 de mayo de 2013. 

Soy una historiadora feminista que comenzó su trabajo en el ámbito de la 
historia social y política y que ha deparado por diversos intereses en la his-
toria cultural de las representaciones de género en el cine español. El ob-
jetivo principal de mi trabajo ha consistido en analizar las representacio-
nes que diferentes cineastas realizan de las feminidades y masculinidades 
para escribir una historia de las representaciones tomando el cine español 
como fuente. Decidí dar el paso de la historia social a la historia cultural 
movida por la pasión cinematográfica y tras detectar un panorama fran-
camente desolador en mi ámbito de estudio. Las grandes obras referidas 
al cine español apenas incluían referencias a la imagen de las mujeres en el 
mismo y eran muy poco sensibles, salvo contadísimas excepciones, al tra-
bajo de las cineastas en una industria patriarcal desde sus cimientos. Por 
lo tanto urgía la tarea de comenzar a historiar sobre cómo representaban 
a las mujeres los y las cineastas. Tras los primeros años de trabajo, observé 
la necesidad de incluir el estudio de las masculinidades. Cualquier análisis 
que aspire a incluir la perspectiva de género no puede obviar la inclusión 
de las masculinidades en el mismo, ya que nos permite obtener una visión 
de conjunto, teniendo siempre presente que es el género femenino el que 
históricamente ha estado oprimido. Por lo tanto, una de las evoluciones 
más evidentes en mi trabajo, ha sido pasar de escribir historia de mujeres 
a trabajar en la historia de género. 

El cine como fuente primaria para nuestro objeto de estudio tiene sus 
propias especificidades, como visibilizar de una forma extraordinaria el 
protagonismo de las mujeres y su capacidad de trasmitir modelos y roles 
de género. Además, nos permite diseccionar las relaciones de género que 
siempre se dan bajo unas determinadas pautas de poder. De todos los 
posibles acercamientos al estudio de las representaciones de género, que 



16

necesariamente implican interdisciplinariedad, pondremos el acento y el 
foco de atención en las implicaciones historiográficas que tiene el cine 
como fuente.  Ello nos obliga a asumir de una manera más tangencial 
los estudios culturales así como las aportaciones feministas fílmicas de 
las teóricas anglosajonas que por otra parte están recogidas en un buen 
número de obras referenciadas. 

Tras años de estudios, lecturas y reflexiones he asumido la perspectiva de 
género de una manera integral. El género no es una categoría mágica para 
interpretar la realidad. Es más, resulta una categoría insuficiente ya que no 
tiene la capacidad de interpretar todas las dimensiones de las personas y 
puede conducirnos a interpretaciones binaristas reductoras a lo femenino 
y a lo masculino. No obstante es una categoría útil y necesaria para in-
terpretar las representaciones de género desde los feminismos y detectar 
desigualdades, que siempre son estructurales. 

Este libro se estructura en dos partes. Una parte más teórica se ocupa de 
todos los puntos que hemos comentado y de presentar una propuesta 
de análisis que combina aspectos de la teoría feminista con la narrativa 
fílmica. Se centra en el estudio de una selección de ejes temáticos, como 
grado de protagonismo de personajes femeninos y masculinos en las tra-
mas, modelos y estereotipos que estos personajes representan, usos de los 
espacios públicos y privados, representación de los cuerpos y las sexua-
lidades, de las maternidades, del amor y la representación de la violencia 
de género. 

Nos interesan las representaciones de género que se dan en la Transi-
ción y en los primeros años la democracia. Se trata de un breve período 
de tiempo en el que, tras las muerte del dictador Francisco Franco y la 
aparente desaparición de la ideología nacionalcatolicista, España abraza 
una incipiente democracia que se enfrenta con cierta expectación al lugar 
que en ella van a ocupar las mujeres. Nos planteamos diversas cuestiones: 
¿Cómo interpreta el cine esta nueva realidad de las mujeres?, ¿qué trans-
formaciones recoge y cuáles no?, ¿qué grado de protagonismo conceden 
las y los cineastas a los personajes femeninos?, ¿qué tipo de personajes fe-
meninos son los que aparecen en las películas?, ¿cómo son los personajes 
masculinos?, ¿asume el cine los cambios y los conflictos que surgen en un 
nuevo escenario?, ¿cuál es la mirada hegemónica?

Dividimos el corpus cinematográfico que hemos seleccionado en dos 
grupos. El primero, lo conforma el denominado cine social y político de 
la Transición. Las películas seleccionadas son Vámonos, Bárbara, de Cecilia 



17

Bartolomé, Tigres de papel, de Fernando Colomo, Asignatura pendiente, de 
José Luis Garci, todas ellas del año 1977, Gary Cooper que estás en los cielos, 
de Pilar Miró, del año 1980 y Función de noche, de Josefina Molina del año 
1981. En estas cinco películas rodadas en un breve lapso de tiempo, en 
clave política y social y desde diversos registros que van desde el drama 
a la comedia, se recoge de forma visible la nueva situación de mujeres y 
hombres en la sociedad española y las rupturas en sus formas de rela-
cionarse e interactuar. La incorporación de un considerable número de 
mujeres a la vida laboral, la conquista del espacio público, el divorcio y el 
aborto marcan las temáticas de estas películas que son una fuente históri-
ca de primera mano para ver cómo se transformaron las relaciones entre 
mujeres y hombres como consecuencia de la nueva realidad democrática. 

En el segundo grupo se han seleccionado películas pertenecientes a la 
comedia madrileña y las primeras películas de Pedro Almodóvar. Las pe-
lículas de Fernando Colomo y Fernando Trueba son filmes que cuentan 
con el respaldo del público y que desde la perspectiva de las relaciones he-
terosexuales, permiten analizar de qué manera ha asumido la sociedad las 
transformaciones apuntadas en el primer grupo de películas y qué con-
flictos generan. En el caso de las películas de Trueba y Colomo este análi-
sis se realiza desde el punto de vista de los personajes masculinos. Trueba 
con Ópera prima (1979), Sal gorda (1984) y Sé infiel y no mires con quién (1985), 
retrata nuevas reacciones masculinas y posibilita el estudio de nuevos per-
sonajes femeninos que si bien son secundarios reflejan los cambios desde 
un punto de vista propio. Colomo con La vida alegre (1987), Miss Caribe 
(1988) y Bajarse al moro (1989) va más allá de mostrar las relaciones entre 
mujeres y hombres y se interesa por temas como la prostitución desde un 
punto de vista muy determinado y por personajes que viven en los már-
genes. Las primeras películas de Almodóvar, Pepi, Luci, Boom, y otras cicas 
del montón (1980), Laberinto de pasiones (1982), Entre tinieblas (1983) y Qué he 
hecho yo, para merecer esto? (1984) suponen un punto de inflexión en la ci-
nematografía española por las rupturas en las representaciones de género 
desde un registro irónico, mordaz y radicalmente novedoso. 

Así, realizamos una radiografía de las representaciones del cine español 
del período, desde diversos registros como las rupturas filmadas desde el 
compromiso y la acción política, la comedia exitosa de la época y el cine 
más subversivo. Son películas que construyen un mapa cronológico, ideo-
lógico, social, cultural y político de los cambios, las asimilaciones y las re-
sistencias de las consecuencias que trajo consigo la ruptura con el régimen 
dictatorial y de forma especial la ruptura con los mandatos de género. 



18

En todo este período, nos encontramos con innumerables rupturas y 
transformaciones como la irrupción en el espacio público, la conquista, al 
menos en parte de la sexualidad, pero no podemos evitar la sensación de 
que de la misma manera que sobre las mujeres existían los mandatos de 
género de la buena esposa y la buena madre, en la democracia, analizadas 
las rupturas que nos presentan las cineastas, surgen nuevos mandatos de 
modernidad. Como si las mujeres, tras cuatro décadas de feroz sumisión 
tuvieran que convertirse en modernas como si nada hubiera pasado. Tam-
poco podemos dejar de destacar la progresiva incorporación de los perso-
najes gays masculinos, y la casi total ausencia de personajes homosexuales 
femeninos en la pantalla. 

En las películas analizadas observamos dos generaciones de protagonis-
tas; las y los protagonistas que pertenecen a la generación de la posguerra, 
y las y los protagonistas nacidos en años de la dictadura pero que son jó-
venes cuando se inicia la Transición en el año 1975. Para futuros estudios 
nos quedará el análisis de las representaciones de género en la década de 
los 90, tanto de la generación que analizamos como de la nueva genera-
ción de las y los hijos de la democracia, para poder estudiar con mayor 
profundidad el alcance y las limitaciones de los cambios. 

Pertenezco a esa generación de mujeres y hombres que se que se han so-
cializado en democracia, aparentemente lejos de los dictados patriarcales 
que hundieron la vida de nuestras madres, padres y abuelas y abuelos. 
Llegamos a la Universidad como las hijas y las nietas de aquellas obreras 
y obreros que nunca pudieron matar. Abrazamos como privilegiadas los 
libros que en la década de los 90 comenzaron a inundar los anaqueles de 
las bibliotecas que leímos con entusiasmo y orgullo, porque sabíamos que 
éramos de las primeras que lo hacían. Abrazamos el feminismo académi-
co entre las burlas de nuestras y nuestros iguales que muchas veces nos 
definieron como exageradas y excesivamente radicales. Sufrimos (no sin 
cierta alegría y rebeldía) que nos dijeran que hacer historia de mujeres, 
sabíamos lo qué era, significaba crear un gueto. Pero nosotras siempre 
supimos que a pesar de aquella pátina de normalidad, escribiendo historia 
de mujeres, subvertíamos lo hegemónico y por extensión lo patriarcal. 
Todas fuimos creciendo y nos encontramos bien por el mercado laboral 
o bien por la maternidad o por nuestras relaciones personales, con que 
algunas de las cuestiones que denunciábamos en épocas pasadas, a pesar 
de los avances y de las conquistas, nos seguían afectando como mujeres 
y seguían limitando el ejercicio de nuestros derechos, nosotras que nos 
creíamos libres de toda aquella carga. 



19

Venimos de la academia, pero también venimos de nuestras casas y de las 
calles. No hemos militado en movimientos sociales de pedigrí, los de la 
Transición, básicamente porque acabábamos de nacer, pero sabemos de 
luchas generacionales, de luchas comunes y de luchas feministas; nosotras 
que estábamos destinadas a ser la generación de mujeres más preparadas 
del país y no podíamos defraudar a nadie, de forma especial a nosotras 
mismas. 

De este devenir procede este libro, del esfuerzo de combinar nuestra tra-
yectoria con nuestras realidades. De pertenecer por los pelos, a la Univer-
sidad pública y a su producción, destinada a contribuir a la creación de 
una sociedad con conocimientos y consecuentemente menos misógina.  

Algunos años han pasado desde el inicio de este proyecto hasta su con-
secución. Ha sido un camino árido, duro, lleno de dificultades y de falta 
de recursos que se han conseguido superar a base de tesón y de mucho, 
pero que mucho humor y fuerza de voluntad.  Pero nunca he estado sola 
en este devenir.

En primer lugar quisiera dar las gracias a Diego Iturriaga, mi editor, por 
su apoyo, cuando este proyecto ni siquiera era una Tesis finalizada. Nunca 
podré agradecer lo suficiente la confianza y la libertad a la hora de llevar 
a cabo este trabajo.

A Itziar Ziga y María Castrejón les debo el aliento diario y muchas cosas 
más. El saber que día tras día tecleando tenía siempre un sentido. Un 
lujazo y un sueño teneros, perras, para las letras y para la vida. Nadie 
hubiera podido imaginar tener unas prologuistas mejores, más certeras y 
más sabias. 

A UreYonsi, por esa portada excepcionalmente sugerente, que refleja a la 
perfección el espíritu de este libro. Y por haber estado en alguno de los 
acontecimientos decisivos de mi vida. 

A Josefina Cuesta Bustillo y Josetxo Cerdán Los Arcos, mis directores 
académicos, gracias por todas las horas dedicadas, por construir bajo su 
aliento y consejos, gracias por dar coherencia a mis pensamientos y por 
haber estado ahí. 

A Esther Martínez Quinteiro por todos los años de confianza. 



A Cecilia Bartomé y Josefina Molina por haberme permitido conversar 
con ellas sobre su trabajo y porque junto a Pilar Miró, cuestionaron y re-
novaron las representaciones de género en el cine español.  

A Natalia Ardanaz, por la tenacidad, la complicidad, por todas las an-
gustias compartidas y por su decisivo apoyo en la fase final de mi Tesis. 
A Sonia Cabrero del Amo, Edurne Monreal Garcés, Lamiak, Federación 
de Mujeres Jóvenes,  por las luchas comunes y por brindarme su amis-
tad en el momento en el que más lo necesitaba. A Andrea Aisa por to-
dos los proyectos compartidos, por creer siempre en mis posibilidades 
y hacérmelo ver. A Coral Herrera por su energía en la distancia y por 
sus excelentes aportaciones. A Natalia Sanjuán Bornay, Patricia Amigot, 
Ana Herrera,  Javier Aisa, Susanna Martín, Ilargi Olaiz, Lander Calvenhe, 
Amaia Arriaga, Yolanda Yáñez, Betisa Ojanguren, Ainhoa Aznárez, Maje 
Girona, Ianire Estébanez, Uxue Juárez, Susana Koska y Elena Oroz por 
el apoyo intelectual y emocional. 

A todas mis alumnas (Berriozar, Barañáin, Mujeres de Aldezaharra de 
Iruñea, Casa de Mujeres de Donosti….) por todo lo que me hacen traba-
jar y aprender.

Todos los proyectos tienen espacios en los que se desarrollan. Este li-
bro nunca hubiera podido existir sin la Biblioteca-Centro de Documen-
tación de Mujeres de IPES Elkartea en Iruñea. Tampoco sin la Muestra 
internacional de Cine y Mujeres de Pamplona. Sin estos lugares propios 
de conocimiento y saber feminista la realidad nunca podría interpretarse 
desde la perspectiva de género. También requiere una mención específica 
la Filmoteca de Castilla y León, donde comencé mi trabajo. Tampoco 
hubiera tenido fuerzas de seguir de no ser por otros espacios radicalmen-
te diferentes (o no) como los que siempre me han brindado el Bar Las 
Farolas (Salamanca) y el Bar Fax (Logroño), lugares de encuentro, calor, 
color y Rock & Roll.

A Sara García de las Heras, mi amiga, mi hermana, con la que llevo dé-
cadas compartiendo vida, risas y luchas. Gracias,  por ser como eres e 
iluminar la oscuridad, siempre. 

Gracias a mis amigas y amigos, los de siempre y los de ahora, por sos-
tenerme y animarme, por ser esa maravillosa referencia en mi vida, por 
hacer mi mundo habitable sabiendo que siempre estáis ahí, de forma 
especial a Noelia Agüeros de la Pinta, Sheila Comeaux, Inma Sevillano, 



21

Laura Martínez, Jokin López de Arbina, Mateo Ayllón, Mario Anaya, Iris 
Arlegui, Teresa Galilea  y María Molas.

Y gracias de forma única a mi familia. A mis hijos Jon y Clara por su inte-
ligencia y su amor infinito, más allá de todas esas tardes sin columpios. A 
David, por ser mi constante, por estar ahí, por entenderlo todo y por apo-
yarme y levantarme siempre, pase lo que pase y por muchas cosas más. Os 
quiero. A Josefina Leorza Muñoz, mi madre, por meterme el veneno del 
cine, por su amor y por permitirme seguir con mi trabajo y mis sueños. 
A Josu, por todo lo que hemos vivido, por todo lo que nos ha definido 
y por las maneras de vivir. A Edurne, Martín y Telmo por las sonrisas. A 
Glori y Amaia por esa tela de araña que tejemos día a día y que tanto me 
reconforta. A Sergio, Chus, Patricia y Celia. A Yuyi por su generosidad y 
amor. A Bárbara Garrués, mi abuela, por todo lo que me has enseñado y 
sostenido. A todas las Leorza (Reyes, Asun, Charo, Maite, Iratxe, Begoña, 
Marta, Amagoia y Loiola) por la infancia y por la fuerza.

A José Luis Castejón Garrués, mi padre, zuretzat aita, porque tu trayecto-
ria y memoria son siempre una inspiración para seguir adelante. 





23

Capítulo 1. El cine como fuente para la historia de 
género

“De nada serviría construir una historia de las mujeres que sólo se preo-
cupara de sus acciones y formas de vida,  

sin tomar en cuenta el modo en que los discursos han influido 
 sobre sus maneras de ser y a la inversa” 

Natalie Zenón Davis y Arlette Farge1

1.1 Evolución de la historiografía feminista. De la histo-
ria de mujeres a la historia de género

En España, con mayor retraso que en el resto de países europeos, la his-
toriografía feminista inicia su andadura a finales de los años 70, bajo la 
influencia de la historia social y con la urgencia que imprimía la tarea 
de recuperar el protagonismo de las mujeres en la Historia. En el caso 
español, la tarea era más urgente aun tras cuatro décadas de sumisión y 
silencio impuestos por la dictadura franquista2. Fruto del movimiento y 
lucha de las mujeres y de su formación y capacitación, diferentes cientí-
ficas sociales como historiadoras, filósofas o sociólogas, se convierten en 
agentes de conocimiento. El feminismo accede a la academia y articula 
un paradigma analítico basado en la categoría de género. El feminismo 
académico le ha dado a la historia de las mujeres un rigor científico y una 
solidez conceptual innegables. 

A pesar de sus logros, de sus aportaciones, de conseguir que concep-
tos como la desigualdad, exclusión o diferencia sexual se conviertan en 
objetos de la investigación histórica, se ha acusado y tachado a la histo-
ria de las mujeres de ser subjetiva y acientífica, de formar un gueto. La 
historiadora Isabel Morant explica cómo una de las razones del escaso 
impacto de la historia de las mujeres en España es la creencia de que es 
una historia hecha por mujeres y para las mujeres: “su alcance es limitado; 
en general se consideran como estudios específicos, practicados básica-

1  Zenon, Natalie; Farge, Arlette, en Duby, George; Perrot, Michel (drs): Historia de las mujeres en 
Occidente. Tomo II. Del Renacimiento a la Edad Moderna. Madrid, Taurus, 1991, pág. 11. 
2  Para saber más sobre la historia de las mujeres y el género se recomienda leer el imprescindible 
ensayo de Sánchez León, Pablo: “Todas fuimos Eva. La identidad de la historiadora de las mujeres”. 
En Tubert, Silvia (ed): Del sexo al género. Los equívocos de un concepto. Madrid, Cátedra, 2003,  pp. 161-207. 



24

mente por mujeres y que atraen a un público reducido -normalmente 
mujeres- que se interesarían por ellos por motivos ideológicos, cuando 
no sentimentales”3. Pero existe otra razón para explicar la escasa influen-
cia en la historiografía general. La historia de género cuestiona las bases 
epistemológicas desde las que se ha construido la historia oficial -andro-
céntrica y patriarcal- y este hecho hace que sea una historia incómoda. Su 
carácter subversivo y rompedor es evidente. Sandra Harding estima que el 
feminismo ha cuestionado los fundamentos del saber: “en sus análisis de 
la influencia del simbolismo de género, de la división de trabajo según el 
género y de la construcción de la identidad individual de género en la his-
toria y la filosofía de la ciencia, las pensadoras feministas han cuestionado 
los mismos fundamentos de los órdenes intelectual y social”4 .

La historia de las mujeres tiene dos objetivos principales: rescatar a las 
mujeres del olvido histórico y visibilizar sus nombres y su protagonismo 
en los procesos sociales, políticos y culturales. En definitiva considerar 
a las mujeres como sujeto histórico. Por otro lado, pretende deconstruir 
las relaciones de poder (desigual) que se dan entre hombres y mujeres. A 
partir de la década de los 80, y de forma especial en los 90, con el acceso 
a la Universidad y a otros espacios académicos la historia de las mujeres 
amplía su objeto de análisis como sujeto histórico, de las mujeres a los 
hombres, y suaviza el discurso ideológico en aras de un mayor rigor cien-
tífico y académico. No obstante la historia de las mujeres y la historia de 
género es feminista en la medida en la que detecta las desigualdades con 
una clara vocación de construir un discurso igualitario5.

La historia de las mujeres no es una historia compensatoria ni revanchis-
ta. Hace uso de elementos comunes a otras ramas historiográficas, pero 
posee instrumentos propios como la categoría género que rompe con el 
paradigma tradicional de análisis. Entre los elementos comunes que la 
historiografía feminista comparte con la historiografía tradicional. En su 
ya clásico ensayo ¿Tuvieron las mujeres Renacimiento? Joan Kelly se muestra 
rotunda: “una de las tareas de la historia de la mujer es cuestionar los 
esquemas de periodización aceptados. Tomar la emancipación de las mu-

3  Morant, Isabel: “La historia de las mujeres en Francia. Análisis comparativo”. En Franco Rubio, 
Gloria; Iriarte Goñi, Ana (ed.): Nuevas rutas para Clío. El impacto de las teorías francesas en la historiografía 
feminista española. Barcelona, Icaria, 2009,  pág. 155.
4  Harding, Sandra: Ciencia y feminismo. Madrid, Ediciones Morata, 1993,  pág. 11.
5  Para Sandra Harding, el compromiso político del feminismo y la objetividad no están reñidas. A la 
paradoja epistemológica de escribir ciencia desde una posición política, Harding responde que “los 
compromisos con los valores y proyectos antiautoritarios, antielitistas, participativos y emancipadores, 
sí aumentan la objetividad de la ciencia”. Ibídem, pág. 25. 



25

jeres como punto de partida significa descubrir que los acontecimientos 
que promovieron el desarrollo histórico de hombres, liberándoles de las 
coacciones naturales, sociales o ideológicas, tienen efectos bastante dife-
rentes, e incluso opuestos sobre las mujeres”6. Sin embargo también es 
cierto que elaborar una periodización propia incidiría en la desigualdad 
por considerar a las mujeres como un grupo al margen de la Historia. 
No obstante, sería deseable que la historiografía fuera más receptiva y 
sensible a cómo afectan las trasformaciones a las mujeres, más allá -en el 
mejor de los casos- de apuntar de forma breve mediante un epígrafe final 
la situación de las mujeres en cada período. 

La evolución de la historia de las mujeres ha sido notable. Tras una pri-
mera fase dedicada a escribir sobre mujeres célebres (reinas, monjas, es-
critoras), sobre el protagonismo de las mujeres en los procesos ya escritos 
por otras ramas de la historia (revoluciones políticas y sociales) y sobre 
las vulneraciones de los derechos humanos (violencia, discriminación, ex-
plotación), la introducción de la categoría género ha permitido analizar 
las relaciones de poder que recorren todas las realidades. El análisis se ha 
diversificado y enriquecido. El estudio de las construcciones y representa-
ciones simbólicas de género desde un punto de vista cultural ha sido clave 
en este proceso. La vida de las mujeres y de los hombres, sus experien-
cias, sus relaciones de poder recorren de una manera transversal todas las 
estructuras sociales, económicas, culturales, políticas y mentales. Una de 
las  problemáticas de los estudios feministas y de la historia de las mujeres 
-como se refleja en esta investigación- es que sobrepasa una única discipli-
na del saber por lo que la exigencia en ocasiones es excesiva. 

A partir de la década de los 90, se ha dejado de hablar de la mujer y se ha 
comenzado a hablar de mujeres. La categoría única de mujer invisibiliza 
las diferencias (de clase, de raza, de etnia, de opciones sexuales) que son 
abundantes en un grupo social que supone la mitad de la población mun-
dial. Para Carole S. Vance, “los análisis y los descubrimientos feministas 
han dado a menudo por hecho que las mujeres son blancas, de clase media 
o alta, heterosexuales, libres de incapacidades físicas y más o menos jóve-
nes o bien que las experiencias y perspectivas de estas mujeres son las que 
comparten todas. El término ‘mujer’ utilizado en el discurso feminista, a 
menudo se refería, a parte de la experiencia de las mujeres como si fuera 
una totalidad (…) aquellas que están fuera, tanto de la cultura oficial como 

6  Kelly, Joan: “¿Tuvieron las mujeres Renacimiento?”. En Amelag, James S.; Nash, Mary: Historia y 
género. Las mujeres en la Europa Moderna y Contemporánea. Valencia, Editions Alfons el Magnànim-IVEI, 
1990,  pág. 93.



26

de la ‘cultura de las mujeres’ han quedado fuera del canon feminista”7. Si 
bien es cierto que las generalizaciones y categorías son necesarias para 
historiar, existen otras realidades más allá de las mujeres blancas hetero-
sexuales de clase media.  

Las mujeres no pueden ser únicamente objeto de la historia porque tam-
bién son sus protagonistas. La historia de las mujeres no se puede limitar 
a rescatar de la invisibilidad a éstas. La especificidad del objeto de análi-
sis se puede volver en su contra ya que reivindicar la diferencia y basar 
el discurso únicamente en esta diferencia puede naturalizar la excepcio-
nalidad. Como afirma Miguel Ángel Cabrera a propósito del concepto 
de experiencia en la obra de Joan Scott: “la principal limitación de esas 
historias es que toman como evidentes por sí mismas las identidades de 
aquellos cuya experiencia tratan de documentar y rescatar, contribuyendo 
así a naturalizar su diferencia”8. No se puede caer en la contradicción de 
descontextualizar el papel de las mujeres en la historia y reforzar lo que 
inicialmente se pretende superar. 

La historia de las mujeres tampoco puede exigir a las mujeres que se re-
sistan a la opresión. No se puede esperar de las mujeres como colectivo 
que tengan una actitud de rebeldía y de lucha ante la desigualdad, por 
muy deseable que esto sea. No se puede proyectar la experiencia actual 
sobre las mujeres del pasado como si únicamente existiera una identidad 
femenina (la actual). Tampoco las puede considerar únicamente como 
víctimas, ya que implica dejar de lado todas las resistencias de las mujeres 
al poder impuesto. La historiadora francesa Françoise Thébaud pone de 
relieve esta realidad: “la historia de las mujeres y del género está marcada 
por la tensión permanente entre un análisis pesimista que subraya el peso 
de las estructuras (…) y un análisis más optimista, quizá el predominante 
hoy en día, que relativiza dichas estructuras y deja espacio para los actos y 
estrategias de los individuos”9. Está tensión se hace especialmente visible 
en la historiografía de las representaciones. 

7  Vance, Carol S.: “El placer y el peligro: hacia una política de la sexualidad”. En Vance, Carole S.: 
Placer y peligro. Explorando la sexualidad femenina (selección de textos). Madrid, Editorial Revolución, 1989, 
pág, 35. El texto citado es expresión de la ampliación temática y analítica de la tradicional historia de 
género contestada  por la historiografía que completaba el concepto género con los de clase, etnia, 
color o raza. 
8  Cabrera, Miguel Ángel: “Lenguaje, experiencia e identidad. La contribución de Joan Scott a la 
renovación teórica de los estudios históricos”. En Borderías, Cristina (ed.): Joan Scott y las políticas de la 
Historia. Barcelona, Icaria, 2006,  pág. 242. 
9 Thebaud, Françoise: “Escribir la historia de las mujeres y del género en Francia: nuevas aproximaciones, 
nuevos objetos”. En Franco Rubio, Gloria; Iriarte Goñi, Ana (ed.): Nuevas rutas para Clío. El impacto 
de las teorías francesas en la historiografía feminista española. Barcelona, Icaria, 2009, pág 37. También es 
ella quien define los siete usos del género que constituyen desplazamientos realizados tanto en la 



27

No se puede separar la historia de las mujeres de la historia de las perso-
nas, del resto de la humanidad. A pesar de la discriminación, del olvido, de 
la invisibilidad, las mujeres no pueden ser el único objeto de investigación, 
porque no son los únicos sujetos históricos. No se puede escribir historia 
de las mujeres sin tener en cuenta sus relaciones con los hombres. No 
se trata de hacer una historia paralela, comparada o compensatoria sino 
de hacer una historia global e integral. Josefina Cuesta habla de escribir 
“una historia con mujeres, es decir, una historia conjunta de hombres y 
mujeres”10. 

Esta investigación aboga por escribir una historia de género a partir del 
utillaje metodológico previo construido desde la historia de las mujeres, y 
por ampliar el sujeto de análisis a los hombres, en este caso, por el objeto 
de estudio de esta investigación, a las masculinidades. El sujeto de estudio 
de la historia de género debe de ser las mujeres y los hombres. Para ello, y 
teniendo en cuenta las limitaciones y nuevas aportaciones, es vital usar el 
género como categoría analítica capaz de construir un nuevo paradigma 
de interpretación.

La historia de género no puede obviar que el género dominante es el 
masculino. Por lo tanto, una historia de género en la que los sujetos de la 
misma sean las mujeres y los hombres, una historia de género que quie-
re deconstruir las relaciones de poder entre los mismos, necesariamente 
pone el acento en las desigualdades que afectan de forma especial a las 
mujeres. En el caso concreto de esta investigación, se pondrá el interés 
en las transformaciones de la feminidad y en las consecuencias que estas 
transformaciones tienen en una masculinidad que se resiste a perder los 
privilegios que tiene en una sociedad patriarcal. 

historia de las mujeres como en la Historia: “el primero, desplazamiento de mujeres a género. El 
segundo, cambio de una historia neutral a una historia de género sexuada. En tercer lugar tenemos 
el desplazamiento (…) lo que yo denomino el cambio de las partes -hombres y mujeres- que se tiene 
que concentrar en el principio de reparto o ‘el género de…’  En cuarto lugar (…) el desplazamiento 
de una historia neutral a una historia de lo masculino y de las masculinidades; lo que algunos llaman 
historia de los géneros en plural, ya no se habla de género en singular como categoría de análisis, sino 
de géneros en plural, del estudio de lo masculino y lo femenino y, concretamente de un nuevo campo 
de la historia de la masculinidad. En quinto lugar tendríamos el desplazamiento del grupo de mujeres 
a sus componentes y diferencias internas (…). Los dos últimos desplazamientos o cambios a los que 
me refiero acaban de emerger y todavía están poco desarrollados. Se trata del desplazamiento a lo que 
yo denomino una mayor atención a las posibles distorsiones entre sexo anatómico, género sexual y 
sexualidades; y el último, hacia un enfoque histórico de la distinción sexo género”. Ibídem, pág. 26.
10  Cuesta, Josefina, en Cuesta, Josefina (dir.): Historia de las mujeres en España. Siglo XX. (Tomo I). 
Madrid, Instituto de la Mujer, 2003,  pág. 20.



28

1.2 El género como paradigma de análisis. Aportaciones y li-
mitaciones

La categoría de género se define en la década de los 6011, pero se incluye 
como categoría de análisis en los feminismos académicos a partir de fi-
nales de la década de los 8012. Es la historiadora norteamericana Joan W. 
Scott en su fundacional artículo El género, una categoría útil para el análisis 
histórico13 quien generaliza su uso y le da la entidad teórica necesaria. Scott 
recoge los usos descriptivos del género y resalta el interés de la potenciali-
dad del concepto como categoría analítica, fruto de una necesidad e inte-
rés de las feministas para reivindicar un territorio específico que supliese 
las deficiencias conceptuales para definir las persistentes desigualdades 
entre hombres y mujeres. De su amplia y abarcadora definición, destaca la 
relevancia de la categoría para analizar las relaciones de poder. Para Scott 
el género es “un elemento constitutivo de las relaciones sociales basadas 
en las diferencias que distinguen los sexos y el género es una forma prima-
ria de relaciones significantes de poder. Los cambios en la organización 
de las relaciones de poder corresponden siempre a cambios en las repre-
sentaciones de poder, pero la dirección del cambio no es necesariamente 
en un solo sentido”14. Las aportaciones de Joan Scott fueron decisivas 
para avanzar en la historia de género. Para George Duby y Michel Perrot, 
el género analiza “las relaciones entre sexos, inscritas no en la eternidad 

11  Son dos psicólogos y sexólogos John Money (1921-2006) y Robert J. Stoller (1924-1991) quienes 
usaron el término por primera vez. En 1955 John Money propuso el término “papel de género” para 
describir el conjunto de conductas atribuidas a los hombres y a las mujeres. Robert J. Stoller estableció 
la diferencia conceptual entre sexo y género. Así, el sexo vendría marcado por la diferencia biológica y 
el género aludiría a todo lo que no depende de la anatomía y la fisiología y tendría que ver con aspectos 
aprendidos de las conductas.
12  Para saber más sobre la historia del término así como sobre los  usos del término ver Nicholson, 
Linda: “La interpretación del concepto de género”. En Tubert, Silvia (ed): Del sexo al género. Los equívocos 
de un concepto. Madrid, Cátedra, 2003, pp. 47-81. 
13  Publicado en 1986 en la Revista American Historical Review. Su traducción al castellano llega en la 
obra editada por James S. Amelag y Mary Nash: Amelag, James S.; Nash, Mary: Historia y género. Las 
mujeres en la Europa Moderna y Contemporánea. Valencia, Editions Alfons el Magnànim-IVEI, 1990, pp. 
23-56.  Otros autores conceden carácter fundacional a la obra de Ann Oakley Sex, gender, society. New 
York, Harper Colophmon Books, 1972, publicado en el año 1977 en España bajo el título La mujer 
discriminada, biología y sociedad. Madrid, Debate, Tribuna Feminista, 1977.  
14  Scott, Joan: “El género, una categoría útil para el análisis histórico”. En Amelag, James S.; Nash, 
Mary: Historia y género. Las mujeres en la Europa Moderna y Contemporánea. Valencia, Editions Alfons el 
Magnànim-IVEI, 1990, pág. 44. Las aportaciones de Joan Scott fueron decisivas para avanzar en la 
historia de género. Cristina Borderías afirma que Scott “dio un impulso al desplazamiento desde la 
historia de las mujeres a la historia de las relaciones de género, dirigió la atención de las investigadoras 
hacia los procesos de construcción social de la diferencia sexual concedió más relevancia a lo cultural, 
pero también contribuyó a una nueva forma de hacer política, y sobre todo colocó en un primer plano 
la preocupación epistemológica” Borderías, Cristina: “La historia de las mujeres a las puertas del nuevo 
milenio: balance y perspectivas”. En Borderías, Cristina (ed.): La historia de las mujeres perspectivas actuales. 
Barcelona, Icaria, 2009,  pág. 9.  



29

de una naturaleza inhallable, sino producto de una construcción social 
que es lo que precisamente importa deconstruir”15.

La categoría de género es el instrumento de análisis necesario para disec-
cionar las relaciones de poder desigual entre hombres y mujeres que no 
son consecuencia de un hecho biológico, natural o neutral sino de unas 
relaciones de poder construidas. Estas relaciones son desiguales cuando 
se dan en un sistema patriarcal. Patriarcado y perspectiva de género son 
otros dos conceptos y categorías que junto con el género son necesarias 
para el análisis. Desde el patriarcado como sistema de poder, el control 
se extiende a las relaciones familiares, laborales, sociales, personales, se-
xuales. Se naturaliza y justifica la violencia (en todas sus manifestaciones 
y grados), que somete y excluye a las mujeres y condena a los hombres 
a la masculinidad patriarcal. El patriarcado, a pesar de su raigambre no 
es una construcción esencialista ni ahistórica. Carmen Vigil es tajante al 
respecto: “no es una entidad ahistórica que pasaría a través de los siglos, 
sino el sistema social que mantiene a las mujeres y a los hombres en las 
sociedades industriales”16. 

No todas las subjetividades de los seres humanos están marcadas 
por el género. El género por sí solo no es capaz de explicar todas las                      
desigualdades. La perspectiva de género asume la existencia de los géne-
ros, pero también las relaciones de clase, raza, etnia, edad u opción sexual. 
Perspectiva de género implica como recoge Susana Gamba: “reconocer 
las relaciones de poder que se dan entre los géneros, en general favora-
bles a los varones como grupo social y discriminatorias para las mujeres. 
Que estas relaciones han sido constituidas social e históricamente y son 
constitutivas de las personas, y que atraviesan todo el entramado social y 
se articulan con otras relaciones sociales como las de clase, etnia, edad, 
preferencia sexual y religión”17. Desentrañar esas relaciones de poder que 
impregnan todos los ámbitos y que se presentan como naturales, será uno 
de nuestros objetivos principales. 

Una de las autoras más críticas con el concepto de género es la nortea-
mericana Judith Butler. Butler critica la categoría unitaria de mujer y lo 

15  Duby, George; Perrot, Michel (drs): Historia de las mujeres en Occidente. Tomo 1. La Antigüedad. Madrid, 
Taurus, 1991, pág. 13. 
16  Vigil, Carmen: “A propósito de la ley de igualdad; la paridad y la conciliación de la vida laboral y 
familiar desde una óptica feminista materialista”. En Franco Rubio, Gloria; Iriarte Goñi, Ana (ed.): 
Nuevas rutas para Clío. El impacto de las teorías francesas en la historiografía feminista española. Barcelona, Icaria, 
2009,  pág. 218. 
17  Gamba, Susana B: Diccionario de estudios de género y feminismos. Buenos Aires, Biblos, 2009, pág. 120.



30

que puede tener el género de normativo y de jerárquico, así como su 
restricción de significados a las “nociones generalmente aceptadas de 
masculinidad y feminidad”18. Así el género bien pudiera ser fuente de 
nuevas jerarquía y de exclusión y una consecuencia específica de poder 
(heterosexual). En la base de la creación de las jerarquías y de los riesgos 
de exclusión se encontrarían una heterosexualidad genérica, dominante y 
normativa. La heterosexualidad institucional y normativa es la que pone 
límites a los géneros ya que: “la heterosexualidad obligatoria y naturaliza-
da requiere y reglamenta el género como una relación binaria en que el 
término masculino se diferencia del femenino y esta diferencia se logra 
por medio de las prácticas del deseo heterosexual”19. Las prácticas mino-
ritarias que se encuentran fuera de estas normativas de género, no deben 
ser ni condenadas ni celebradas, deben ser tenidas en cuenta.

Para ella, el género, que sería una consecuencia de un acuerdo colecti-
vo tácito de actos repetitivos sobre lo que se considera su esencia y de 
los castigos que acompañan el hecho de no creer en ellos, no se pue-
de desligar de los intereses políticos y culturales que lo producen y lo 
mantienen. Butler cuestiona de lleno la categoría de mujeres y lo que ella 
define como “el sistema binario de género”20 que mantiene una relación 
mimética entre género y sexo. Para Butler, el género implica que el sexo se 
defina como prediscursivo, como previo a la cultura y a los cuerpos. Así, 
considera que esos cuerpos son “receptores pasivos de una ley cultural 
inexorable”21, por lo que para Butler el sexo no es consecuencia del géne-
ro, ni las prácticas de deseo. 

A Butler le preocupan todas aquellas figuras corporales22 que no se defi-
nen dentro de los géneros binarios. Esta preocupación está causada por 
una de las principales aportaciones de su pensamiento: el sexo no causa el 
género. Por lo tanto, el sexo se construye como algo natural que se deriva 
del género y no a la inversa. La división de cuerpos, que no es algo pasivo 
ni previo al discurso, femenino y masculino sería únicamente útil para 
sostener las necesidades económicas que se desprenden de la diferencia 
sexual. 

18  Butler, Judith: El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. Barcelona, Paidos, 2001, 
pág. 9.
19  Ibídem, pág. 56. 
20  Ibíbem, pág. 40.
21  Ibíbem, pág. 41.
22  Para Butler el cuerpo es “un límite variable, una superficie cuya permeabilidad está políticamente 
reglamentada, una práctica significante dentro de un campo cultural con jerarquía de géneros y 
heterosexualidad obligatoria”. Ibídem, pág. 170. 



31

Introduce una interesante variable como poner de manifiesto los riesgos 
que tiene el género como expectativa ya que puede acabar “produciendo 
el fenómeno mismo que anticipa”23. Y es que para Butler el género es 
algo performativo, que consistirían en la repetición de signos corporéos 
y otros medios discursivos. Incluso habla de la parodia de género24 que reve-
laría una imitación sin un origen determinado. Si los actos de género son 
performativos, ello implica que no existe una identidad prexistente sino 
una categoría género que asumimos como algo anticipado y producido 
mediante los rasgos corporales, lo que sería en última instancia: “un efec-
to alucinatorio de gestos naturalizados”25. 

1.3 El género y la creación de discursos

El análisis y estudio de las representaciones es vital en la escritura de la 
Historia. Ya a principios de la década de los 90, George Duby y Michelle 
Perrot afirmaban en la introducción de Historia de las mujeres en Occiden-
te que “a las mujeres se las representa antes de describirlas o de hablar 
de ellas, y mucho antes de que ellas mismas hablen. Incluso es posible 
que la profusión de imágenes sea proporcional a su retiro efectivo (...), la 
evolución de este imaginario es una cuestión capital”26. La profusión de 
imágenes que acompañan a los textos de su magna obra posee entidad y 
significado propio, en uno de los primeros intentos rigurosos de dar a la 
imagen su lugar en la historia de las mujeres27. Si se aplica la perspectiva 

23  Ibídem, pág. 15. 
24  Ibídem, pág.168.
25  Ibídem, pág. 16.
26  Duby, George; Perrot, Michel (drs): Historia de las mujeres en Occidente. Tomo 1. La Antigüedad. Madrid, 
Taurus, 1991, pág. 8. 
27  No son los únicos estudiosos que ponen de relieve la importancia y necesidad de asumir la 
dimensión cultural de los géneros, la importancia y relevancia de los lenguajes como creadores de 
discursos y la necesidad de dotar a la historia de género de otra dimensión que trascienda lo social y 
se adentre en las construcciones simbólicas de los imaginarios. Así, Isabel Morant afirma: “cuando la 
historiografía feminista utiliza la categoría género, lo entiende mayoritariamente en un solo sentido, 
como género social, y no tanto como género cultural construido a través del lenguaje” Morant, 
Isabel: “La historia de las mujeres en Francia. Análisis comparativo”. En Franco Rubio, Gloria; Iriarte 
Goñi, Ana (ed.): Nuevas rutas para Clío. El impacto de las teorías francesas en la historiografía feminista española. 
Barcelona, Icaria, 2009, pág. 151. Susana Gamba cree que “la cuestión de los géneros no es un tema 
a agregar como si se tratara de un capítulo más en la historia de la cultura, sino que las relaciones de 
desigualdad entre los géneros tienen sus efectos de producción y reproducción de la discriminación, 
adquiriendo expresiones concretas en todos los ámbitos de la cultura: el trabajo, la familia, la política, 
las organizaciones, el arte, las empresas, la salud, la ciencia, la sexualidad, la historia. La mirada de 
género no está supeditada a que la adopten las mujeres ni está dirigida exclusivamente a ellas”. Gamba, 
Susana B.: Diccionario de estudios de género y feminismos. Buenos Aires, Biblos, 2009, pág. 120. Françoise 
Thèbaud cree que el sistema de género lo conforman un “conjunto de roles sociales sexuados y 
sistemas de pensamiento o de representación que define culturalmente lo masculino y lo femenino 
y dan forma a las identidades sexuales”. Thèbaud, Françoise en Duby, George; Perrot, Michel (drs): 
Historia de las mujeres en Occidente. Tomo V. El siglo XX, Taurus, 1991, pág. 14.



32

de género a las relaciones de poder entre hombres y mujeres, es necesario 
aplicarla también a los discursos28, a las representaciones y a las prácticas 
culturales. Los discursos artísticos y mediáticos, y entre ellos el cine con-
forman un lenguaje propio con sus códigos y reglas que debe ser tenido 
en cuenta. 

El cine, como tecnología de lo social es también una tecnología de géne-
ro como lo afirman Asunción Bernárdez, Irene García y Soraya Gonzá-
lez. Como tal, “tiene poder de controlar el campo del significado social 
y por tanto, parar, producir, promover e implantar la representación de 
género”29. Por ello se hace necesario detenerse en los mecanismos que re-
gulan los modelos de representación. Los estereotipos son los principales 
instrumentos de los que se valen los relatos cinematográficos para crear 
modelos y referentes. Éstos son una representación parcial de la totalidad 
que representa la realidad, que las y los receptores asimilan y aceptan por 
el mecanismo de la repetición. Para Robyn Quin, la representación abarca 
cuatro conceptos30. Por un lado, implica una determinada selección de la 
realidad. De esa misma realidad se selecciona algo típico y característico, 
por lo que imperan criterios de representatividad. La imagen que se ha 
representado se erige en portavoz de ese mismo grupo. Un cuarto signi-
ficado de la representación viene dada por la manera en el que recepto-
res reciben e interpretan el mensaje. Los estereotipos por lo tanto, según 
Quin, se definen como “una representación repetida frecuentemente que 
convierte algo complejo en algo simple. Es un proceso reduccionista que 
suele causar, a menudo, distorsión, porque depende de su selección, ca-
tegorización y generalización, haciendo énfasis en algunos atributos en 
detrimento de otros”31. En los mismos términos teóricos se posiciona el 
historiador Peter Burke, “el término estereotipo (…) constituye un re-
cordatorio muy eficaz de los vínculos existentes entre imagen visual e 
imagen mental. El estereotipo puede no ser completamente falso, pero 
a menudo exagera determinados elementos de la realidad y omite otros. 
(....) Carece necesariamente de matices, pues el mismo modelo se aplica a 

28  Joan Scott define el discurso como una estructura de enunciados: “no es un lenguaje ni un texto, 
sino una estructura histórica, social e institucionalmente específica de enunciados, términos, categorías 
y creencias”. Scott, Joan: “Igualdad versus diferencia: los usos de la estructura posestructuralista”. 
En Debate feminista, año 3, vol 5, pp. 85-104. Citado en Cabrera, Miguel Ángel: “Lenguaje, experiencia 
e identidad. La contribución de Joan Scott a la renovación teórica de los estudios históricos”. En 
Borderías, Cristina (ed.): Joan Scott y las políticas de la Historia. Barcelona, Icaria, 2006, pág. 237.
29  Bernárdez, Asunción; García, Irene; González, Soraya: Violencia de género en el cine español. Madrid, 
Editorial Complutense, Instituto de Investigaciones Feministas UCM, 2008,  pág. 54. 
30  Quin, Robyn: “Historia y estereotipos” en Aparici. Roberto (coord.): La Revolución de los medios 
audiovisuales, Madrid, Ediciones de la Torre, 1996,  pp. 225-232.
31  Ibídem,  pág. 227.



33

situaciones culturales que difieren considerablemente unas de otras. (...) 
Se crea una imagen global simple”32. Se asume que los estereotipos sirven 
para establecer marcos de referencia, y que la veracidad o la falsedad del 
estereotipo reside en la manipulación que se haga del mismo. 

Los  medios de comunicación no explican los procesos sociales, cultura-
les y políticos en términos históricos, en palabras de Quin, “la historia se 
evapora y no se toman en cuenta las causas de la condición social. Cier-
tos atributos del grupo que radican en su condición social son descritos 
como si fuesen la causa de la misma condición social. Se invierten causa y 
efecto y los efectos se evalúan negativamente y se citan como la causa”33. 
Es en este punto en el que la labor del historiador o historiadora se con-
vierte en vital para poder historiar, a partir de una representación concreta 
de la realidad, y ver qué aspectos se han considerado significativos para 
construir el estereotipo y cuáles se han omitido. 

En términos cinematográficos, los personajes tipo se relacionan con los 
diferentes géneros fílmicos que tienden a construir su relato a partir de un 
lenguaje basado en modelos comunes que favorecen el reconocimiento y 
la identificación por parte del público. En términos socioculturales, los 
estereotipos están estrechamente relacionados con la identidad, con los 
roles de género. Su estudio permite adentrarse en la relación que existe 
entre imagen e ideología (patriarcal). De entre los estereotipos que los 
relatos construyen aquí se va a fijar la atención en los estereotipos de 
género, que son una simplificación de las características que definen a 
hombres y mujeres y poseen una más que significativa carga simbólica. 
Para Isabel Menéndez éstos: “están culturalmente muy marcados y se re-
troalimentan con los roles de género que son los comportamientos, las 
actitudes y las obligaciones que la sociedad asigna a cada una de los sexos. 
De esta combinación surgen las afirmaciones de lo que naturalmente han 
de ser o hacer unos y otras”34. Para Coral Herrera Gómez “la simplicidad 
de los estereotipos de género invisibiliza la amplia gama de modos de ser, 
de estar y de relacionarse que existen, y nos encierran en unos supues-
tos sobre lo que deberíamos ser, cómo deberíamos estar y sentir”35. Así, 
los estereotipos femeninos tradicionales se corresponderían con esposas, 
madres y cuidadoras cuyas características son la obediencia, sumisión, pa-

32  Burke, Peter: Visto y no visto. Barcelona, Crítica, 2005,  pág. 158.
33  Íbídem, pág.  230.
34  Menéndez, Isabel: El zapato de Cenicienta. El cuento de hadas del discurso mediático. Oviedo, Trabe, 2006, 
pág. 40. 
35  Herrera Gómez, Coral: La construcción sociocultural del amor romántico. Madrid, Fundamentos, 2010, 
pág. 295. 



34

sividad, generosidad, sacrificio y conformismo que se mueven principal-
mente en el espacio doméstico. Los estereotipos masculinos, en clara con-
traposición con los femeninos, se relacionan con la acción, con el poder, 
con el trabajo, con el dinamismo, la fortaleza y la iniciativa y con el espacio 
público. Los estereotipos perduran, evolucionan y se renuevan. Así, se 
mantiene el estereotipo de la mujer objeto que evoluciona hasta la repre-
sentación hipersexuada y se crean nuevos como el de la mujer liberada o 
el de la superwoman. Lo mismo ocurre con los estereotipos masculinos. La 
masculinidad hegemónica y patriarcal convive con la nueva masculinidad 
del hombre desorientado de los 80. 

1.4 El cine como fuente para la historia de género

Pocos y pocas científicas sociales pueden negar la legitimidad de la ima-
gen como fuente de conocimiento de las realidades sociales, políticas, 
económicas y culturales. La imagen es una fuente indispensable para la 
escritura de la Historia. Lejos quedarían por lo tanto los tiempos en los 
que como afirma Marc Ferro: “sin fe ni ley, huérfana, prostituyéndose 
con el populacho, la imagen no podía pretender asimilarse a esos gran-
des conceptos que constituyen el mundo del historiador: artículos legales, 
tratados comerciales, declaraciones ministeriales, decretos y discursos”36. 
A pesar de las dificultades37, se ha roto con el estereotipo que identifica 
al historiador o historiadora cinematográfica con la imagen de profesor o 
profesora de historia que sabe mucho de cine. 

La imagen permite analizar las sociedades pasadas y las actuales desde 
una perspectiva de contacto directo que no posibilitan las fuentes escritas 
y permite analizar los modelos sociales y culturales, los modelos de com-
portamiento. Asumir la imagen como fuente histórica posibilita el estudio 
de la historia de las mentalidades, de la historia de las ideas, de la historia 
de los modelos de comportamiento, de la historia de los valores, de la 
historia de las emociones, de las sensibilidades. 

En palabras de Ferro: “el cine abre una vía real hacia zonas sociopsíqui-
cas e históricas, nunca abordadas por el análisis de los documentos”38 ya 

36  Ferro, Marc: Historia contemporánea y cine. Barcelona, Ariel, 1995, pág. 35.
37  Afirma José María Caparrós Lera, que “aunque ya casi nadie discute que los films de ficción están 
íntimamente relacionados con la sociedad que los produce, reflejándola e influyéndola al mismo tiempo, 
definir la naturaleza de esta relación y los métodos para analizarla presenta una gran complejidad, 
ya que conlleva problemas conceptuales y metodológicos que aún no han sido resueltos de forma 
satisfactoria”. Caparrós Lera, José María: “Relaciones Historia-Cine en el contexto español” en Historia 
Contemporánea de España y Cine, Ediciones de la Universidad autónoma de Madrid, 1997, pág. 57.
38  Ferro, Marc: Historia contemporánea y cine. Barcelona, Ariel, 1995,  pág. 9. 



35

que permite captar la esencia, la conciencia, la mentalidad del momento 
histórico concreto. Incluso se establece “un nuevo sistema de relaciones 
entre texto, discurso oral y discurso visual”39. El cine permite recuperar 
realidades pasadas, permite atrapar el tiempo y el espacio40. Posee la pervi-
vencia del momento histórico que ya pasó y ofrece información viva para 
el historiador o la  historiadora41. 

El cine recoge una parte de la realidad, pero también la influye, por lo tan-
to la imagen cinematográfica es también agente histórico. Como afirma 
Peter Burke “las imágenes fueron en cierto modo agentes históricos, pues 
no sólo guardaron memoria de los acontecimientos, sino que además in-
fluyeron en la forma en que estos mismos acontecimientos fueron vistos 
en su época”42. El cine crea significados. Un ejemplo conocido de ello es 
el impacto de la mujer moderna representada por el cine americano en la 
Europa de entreguerras analizado en la obra de Duby y Perrot43.

El cine es un producto social pero también es fantasía. Como producto 
social, es consecuencia de los condicionantes sociales, económicos, po-
líticos o culturales. Como fuente de fantasía y entretenimiento es ocio, 
objeto de consumo, cultura popular y arte. El cine también es industria. 
Como manifestación artística y mediática tiene la capacidad de construir 
significados desde su propio sistema de comunicación. Desde estas pre-
misas se debe analizar cómo los individuos se entienden y se representan 
a sí mismos en relación con la sociedad; de cómo definen, representan y 
construyen su identidad. Se trata, como afirma Roger Chartier, de escribir 
una historia de las representaciones colectivas del mundo social “de las 
diferentes formas a través de las cuales las comunidades, partiendo de sus 
diferencias sociales y culturales, perciben y comprenden su sociedad y su 
propia historia”44. Por ello se hará necesario filtrar los elementos de la 

39  Ibídem, pág. 145.
40  La dimensión espacial del cine permite el total acercamiento a la cultura material. Ninguna fuente 
como el cine –salvo la fotografía- recoge los objetos, la moda, la demografía y estructura de las ciudades, 
los edificios, las calles, la distribución urbanística, los monumentos, las máquinas...constituyéndose así 
en fuentes imprescindibles a la hora de abordar el estudio de la cultura material o de las tendencias 
arquitectónicas y artísticas, o de los cambios en las modas.
41  Ferro incluso habla de  “energía de la información”, ibídem,  pág. 107.
42  Burke, Peter: Visto y no visto. El uso de la imagen como documento histórico. Barcelona, Crítica, 2005, pp. 
183-184.
43  Duby, George; Perrot, Michel (drs): Historia de las mujeres en Occidente. Tomo V. El siglo XX.  Madrid, 
Taurus, 1991.
44  Chartier, Roger: El mundo como representación. Historia cultural: entre práctica y representación .Barcelona, 
1992,  Introducción pág. I.



36

realidad que contiene la ficción, combinar lo puramente cinematográfico 
con los conocimientos del historiador o la historiadora. 

Para elaborar una metodología de análisis se debe tener en cuenta las tres 
miradas o los tres agentes que toman parte activa en una película y en la 
creación de significados. En el cine confluyen tres miradas según la teoría 
de la comunicación: la de quien se pone detrás de la cámara para interpre-
tar la realidad (emisor), la de los personajes de la película (medio) que se 
producen desde una mirada determinada y la del público (receptor) que 
le da el significado definitivo a la película. Laura Mulvey considera que 
hay diferentes formas de mirar asociadas al cine: “la de la cámara cuando 
graba los acontecimientos, la del público cuando contempla el producto 
acabado y la de los personajes que se miran unos a otros dentro de la fic-
ción de la pantalla”45. Una película es la interpretación de la realidad que 
hace quien se coloca detrás de la cámara. Por ello, el cine no refleja la rea-
lidad, es una interpretación que de la realidad hace una persona concreta. 

Tanto sobre las personas que ruedan películas como sobre los personajes 
se obtiene información con facilidad. Científicos y científicas sociales con 
sus conocimientos, con el apoyo de las fuentes y los análisis de las pelícu-
las pueden abordar las dos primeras miradas. El estudio de la identifica-
ción y de la recepción es más complejo. Las representaciones interpelan 
a la audiencia. Afirma E. Ann Kaplan que “las representaciones pueden 
aburrir, sorprender, agradar o informar, dependiendo de la clase, raza y 
la procedencia del espectador. Pero se está suscitando una reacción activa 
que tiene la capacidad de cuestionar los supuestos sobre lo que esperamos 
del cine y contribuir a lo que sabemos del mundo”46. Entre la película y 
las personas que la ven  se crea una relación, entre la representación y la 
experiencia vivida, a través de la identificación. A grandes rasgos, la iden-
tificación del público se posibilita gracias a la cotidianeidad o a la excep-
cionalidad de las situaciones presentadas. Si el espectador o la espectadora 
se encuentran con tramas afines a su vida, la identificación se basa en la 
realidad compartida, si el espectador se encuentra con tramas ajenas a la 
cotidianeidad, la identificación se produce a través de la proyección de lo 
soñado. Queda claro no obstante que son las espectadoras y espectadores 
quienes le dan el significado final a los filmes. 

45  Mulvey, Laura: “Placer visual y cine narrativo” en Wallis, Brian  (ed.)  Arte después de la modernidad: 
Nuevos planteamientos en torno a la representación. Madrid,  Akal, 2001, pág. 377.
46  Kaplan, Ann E: Las mujeres y el cine. A ambos lados de la cámara. Madrid, Cátedra, 1998,  pág. 248.



37

Más allá de estas breves consideraciones sobre la identificación, se debe 
tener presente que la recepción de las películas varía según la sociedad 
que las recibe. Según la época histórica, se le confiere un sentido u otro, 
ya que las películas no tienen un sentido estable ni universal. Por lo tanto 
existe una pluralidad de interpretaciones, tantas que Chartier habla de una 
“historia social de las interpretaciones”47.

Ya se ha comentado que historiar a partir del cine posibilita adentrarse en 
la cotidianidad de las sociedades. Este hecho tiene importantes y significa-
tivas consecuencias para la historia de las mujeres y la historia de género. 
La historia de las mujeres y del género implica la ruptura del análisis tra-
dicional de las fuentes. La historiadora francesa Michelle Perrot destaca el 
silencio de las fuentes respecto a la presencia de las mujeres y lo relaciona 
con su acceso limitado al conocimiento y a su escasa valoración como su-
jetos y agentes históricos “las mujeres dejan pocas huellas directas, escri-
tas o materiales. Su acceso a la escritura fue más tardío. Sus producciones 
domésticas se consumen más rápido, o se dispersan con mayor facilidad. 
Ellas mismas destruyen, borran sus huellas porque creen que esos rastros 
no tienen interés. Después de todo, sólo son mujeres, cuya vida cuenta 
poco. Hay incluso un pudor femenino que se extiende a la memoria. Una 
desvalorización de las mujeres por ellas mismas. Un silencio circunstan-
cial a la noción de honor”48. En el mismo sentido se manifiestan James S. 
Amelag y Mary Nash incidiendo en el olvido sistemático y silencio de las 
fuentes oficiales: “la marginación sistemática de las mujeres en la mayor 
parte de los documentos oficiales plantea un reto singular a la imagina-
ción de las y los historiadores interesados/as en una reconstrucción de 
los pensamientos, vidas y expectativas de todas las mujeres en todas las 
sociedades del pasado”49.

El cine rompe con la tendencia histórica del silencio de las fuentes escritas 
en torno a las mujeres. Afirma Josefina Cuesta que “la visibilidad de las 
mujeres se hace mucho más evidente en las fuentes icónicas”50. Aporta 
particularidades específicas; el cine como fuente privilegia analizar el lu-
gar de las mujeres en la sociedad. Su protagonismo, por muy accesorio o 
circunstancial que sea se puede rastrear e incluso se puede historiar sobre 

47  Chartier, Rogier, ibídem, Introducción,  pág. VII.
48  Perrot, Michelle: Mi historia de las mujeres. Buenos Aires, Fondo de Cultura Económica, 2008,  pág. 
19. 
49  Amelag, James S.; Nash, Mary: Historia y género. Las mujeres en la Europa Moderna y Contemporánea. 
Valencia, Editions Alfons el Magnànim-IVEI, 1990,  pág. 11. 
50  Cuesta, Josefina (dir.): Historia de las mujeres en España. Siglo XX. (Tomo I). Madrid, Instituto de la 
Mujer, 2003, pág. 16. 



38

las ausencias. La relación de las mujeres con los devenires cotidianos que 
no se tienen en cuenta en otro tipo de fuentes se visibilizan en el cine. Se 
historia sobre lo que Mary Nash define como “vivencias de género”51. El 
cine ofrece la posibilidad de descodificar la representación del sistema de 
género y de analizar el posicionamiento de las mujeres y los hombres ante 
este sistema Además permite analizar cómo las personas que forman par-
te de la sociedad protagonizan los procesos sociales, culturales, económi-
cos y políticos. Por lo tanto posibilita ir más allá de los efectos y privilegia 
el análisis de mujeres y hombres en los espacios (domésticos, sociales y 
políticos) y el análisis de los conflictos, las tensiones, negociaciones y las 
relaciones de poder

1.5 Una propuesta temática de análisis

Para deconstruir las películas desde una perspectiva de género ofrecemos 
una propuesta de análisis que combina aspectos de la teoría feminista con 
la narrativa fílmica. Antes de presentar la propuesta es necesario apuntar 
ciertos aspectos que tienen mucho de metodológicos.  

Las bases de la cultura de la sociedad capitalista postindustrial se han 
construido, sustentado y proyectado sobre las bases de la diferencia se-
xual, una diferencia que discrimina y que construye un modelo hegemó-
nico de sexualidad, la sexualidad heterosexual. La representación de mo-
delos sumisos y complacientes ha sido uno de los mecanismos culturales 
más poderosos y efectivos de control social sobre las mujeres, ya que 
las representaciones trasmiten pautas de comportamiento y roles sociales 
que se interiorizan y asumen. Las representaciones generan un imaginario 
sociocultural52 que insiste en la idea de representar a las mujeres en su 
papel de madre y ama de casa o de mujeres hipersexuadas. Se han lanzado 
mensajes -los imaginarios transmiten normas- que han incidido en la idea 
de maternidad y de domesticidad naturalizando esta función social o de 
personajes construidos a través de sus cuerpos (imposibles) para agradar 
a los espectadores masculinos. Por lo tanto el cine no refleja la realidad 
ya que las feminidades son más variadas que estos dos modelos. No la 
refleja, porque es una reconstrucción de la misma, pero sí que pueden 

51 Nash, Mary: Mujeres en el mundo. Barcelona, Planeta,  2004,  pág. 21.
52  Para Coral Herrera el imaginario comprende “representaciones, evidencias y presupuestos 
normativos implícitos que configuran un modo de concebir (o mejor, de imaginarse) el mundo, las 
relaciones sociales, el propio grupo, las identidades sociales, los fines y aspiraciones colectivas etc. 
Por eso precisamente en la construcción del imaginario colectivo se dan esas luchas de poder entre 
los diversos agentes sociales, económicos y políticos que pretenden establecer modelos, aspiraciones, 
metas y representaciones de la realidad adecuadas a sus intereses ideológicos.” Herrera Gómez, Coral: 
La construcción sociocultural del amor romántico. Madrid, Fundamentos, 2010,  pág. 253. 



39

producir en espectadoras y espectadores esa sensación de real. Joan Scott 
es tajante: “la cuestión no es que las representaciones como tales reflejan 
la realidad, sino que las representaciones nos producen una sensación de 
lo que significa la realidad: lo importante es la producción del significado, 
saber cómo se produce es significado”53.

Las representaciones que crean discurso no sólo han construido la femi-
nidad desde los modelos dicotómicos de mujer santa y mujer pecadora y 
a las masculinidades desde las masculinidades patriarcales y dominantes. 
Si bien es cierto que el cine en demasiadas ocasiones invisibiliza a las 
mujeres por no representarlas con la variedad de registros con la que re-
presenta a los hombres, es necesario -y urgente- superar este análisis dico-
tómico y ampliarlo a todas las posibilidades que ofrecen las películas con 
sus personajes y sus posibilidades de identificación. Incluso en la rigidez 
de estos modelos existen fisuras. Otro aspecto a tener en cuenta es que 
las  mujeres no sólo sufren los discursos ya que también los influyen y los 
crean. Además, la mirada masculina puede ser hegemónica, pero como se 
observará, puede no ser dominante. 

Nuestro estudio se nutre de voces femeninas y masculinas. La historiado-
ra Isabel Morant, en su análisis de la evolución de la historiografía fran-
cesa es clara sobre la necesidad de asumir otras voces más allá de las 
femeninas: “el estudio de las mujeres requería otras voces que las suyas. 
Por supuesto que éstas debían de seguir siendo buscadas y explotadas ex-
haustivamente, pero habría que perseguir, también, los documentos pro-
ducidos por los hombres que se referían a las mujeres. Para los períodos 
más alejados de la historia éstos son casi las únicas fuentes disponibles. 
Sin embargo, conscientes del peligro de trabajar en exclusiva con fuentes 
marcadas ideológicamente, se reconocía la necesidad de hacerlo crítica-
mente: comprendiendo su origen e intencionalidad y deconstruyendo las 
representaciones del lenguaje sexista”54. Se impone combinar el punto de 
vista femenino y masculino, por lo que vamos a  analizar mujeres vistas 
por hombres, hombres vistos por hombres, mujeres vistas por mujeres y 
hombres vistos por mujeres para radiografiar de manera integral la cons-
trucción y evolución de las representaciones de género. Un punto de vista 
que demuestra que se pueden analizar desde la perspectiva de género la 
totalidad de los productos audiovisuales.

53  Scott, Joan en Borderías, Cristina (ed.): Joan Scott y las políticas de la Historia. Barcelona, Icaria, 2006, 
pág. 98. 
54  Morant, Isabel: “La historia de las mujeres en Francia. Análisis comparativo”. En Franco Rubio, 
Gloria; Iriarte Goñi, Ana (ed.): Nuevas rutas para Clío. El impacto de las teorías francesas en la historiografía 
feminista española. Barcelona, Icaria, 2009, pág. 141.



40

Una gran parte de los conceptos que vamos a manejar vienen de la teoría 
feminista. Es por ello que son instrumentos adecuados para analizar la 
desigualdad desde el punto de vista de las mujeres. No obstante, sin caer 
en la historia compensatoria, son recursos y marcos de referencia útiles 
para estudiar las masculinidades desde la óptica de las consecuencias que 
en su condición tienen los cambios y transformaciones en la feminidad. 
Se parte de la idea de que más allá de los espacios domésticos, en el mejor 
de los casos, los hombres han sustentado el orden patriarcal que les otor-
ga unos privilegios y unas cotas de poder intrínsecos a ese orden. 

1.5.1 Protagonismos de los personajes. Modelos femeninos y mas-
culinos representados 

Ver qué lugar ocupan los personajes femeninos y masculinos en las tra-
mas cinematográficas -si son personajes principales o secundarios- es in-
dicativo de la construcción y la representación que el cine realiza de la 
sociedad. Según un estudio de Pilar Aguilar, a pesar de los avances, entre 
los años 2000-2006 el protagonismo de los personajes masculinos sigue 
dominando el cine español55. Carlos F. Heredero con anterioridad recoge 
también esta ausencia de personajes femeninos y su limitada adscripción 
a modelos muy determinados como los de prostitutas o monjas: “no deja 
de ser llamativa la extraña y desequilibrada equivalencia que la radiografía 
social del país encuentra en las imágenes del cine español. Se producen así 
algunas paradojas más que sorprendentes, puesto que, si tomamos como 
referencia la distribución de personajes en el cine español de los últimos 
dos años (1997,1998), nos encontramos con que las mujeres siguen te-
niendo una presencia claramente minoritaria (38%) frente a la que osten-
tan los hombres (62%), y esto sin contar que, por asombroso que parez-
ca, entre los personajes femeninos hay más prostitutas (7’9%) y ¡monjas! 
(4’5%) que dependientas (3’4%), profesoras (1’5%) o empresarias (1’5%), 
al mismo tiempo que las amas de casa siguen siendo, junto con las estu-
diantes (por primera vez mayoritarias en 1998), las ocupaciones feme-
ninas más frecuentes”56. Los personajes masculinos han dominado las 

55  Aguilar analiza cuarenta y dos películas (las más taquilleras) y llega a la siguiente conclusión: “26 
de los 42 filmes que componen la muestra están protagonizadas por varones (61’9 %). De ellos 23 
fueron de directores y tres fueron de directoras”. Aguilar, Pilar: “La representación de las mujeres en 
las películas españolas: un análisis de contenido” en  Arranz, Fátima: Cine y género en España. Madrid, 
Cátedra,  2010, pág. 233. Más allá de no compartir alguno de los criterios de Aguilar como considerar 
Carmen de Vicente Aranda (2003) o Lucía y el sexo de Julio Médem (2001) películas protagonizadas por 
personajes masculinos, los datos no dejan de ser significativos. 
56  F. Heredero, Carlos: 20 nuevos directores del cine español, Madrid, 1999, pág. 19. Estudio elaborado 
según los datos ofrecidos por la Academia de las Artes y las Ciencias Cinematográficas de España en 
la revista Academia nº 17, 21 y 25.



41

tramas cinematográficas. Este protagonismo y dominio crean un punto 
de vista, que si bien no obliga a compartirlo, permite reforzar la situación 
de poder de la masculinidad en la sociedad patriarcal, y al mismo tiempo 
posibilita unos personajes ricos en matices y en situaciones.

Una vez identificado el grado de protagonismo que permitirá un mayor o 
menor desarrollo de las representaciones de género, se analizan los mo-
delos de mujeres que representan estos personajes y con qué estereotipos 
se relacionan. Se debe comprobar si se representan a las mujeres como 
cuidadoras o como mujeres objeto o, por el contrario, componen nuevos 
modelos de mujeres capaces de nutrir una nueva genealogía. Cuando se 
analizan los modelos femeninos y las representaciones de la realidad en 
las que se basan es necesario tener en cuenta que no se pueden analizar los 
personajes femeninos tomando como referencia los masculinos porque el 
predominio del punto de vista masculino hace injusta esta equiparación 
y porque son necesarios nuevos modelos de personajes femeninos que 
creen nuevos referentes. 

A la renovación de los modelos femeninos contribuye una nueva estética 
que se convierte en otro recurso cinematográfico para construir los per-
sonajes femeninos y darles rasgos específicos. La estética, las ropas, el pei-
nado, el maquillaje, se convierten en señas de identidad, de forma especial 
para diferenciar un modelo de mujer de otro. Es una forma de identidad 
como otras; las formas de comportarse o de hablar.

Del mismo modo que se estudian las representaciones de las feminidades 
es fundamental analizar la construcción y representación de las masculini-
dades y relacionarlas entre sí. Los estudios sobre masculinidades se inician 
en España en la década de los 90. Se comienza a identificar y definir las 
características de la masculinidad patriarcal y de nuevas masculinidades, 
en contraposición a las primeras. Para Luis Bonino, uno de los pioneros 
de estos estudios en el ámbito español, la masculinidad hegemónica es la 
patriarcal. La define como una masculinidad “relacionada con la voluntad 
de dominio y control, es un corpus construido sociohistóricamente, de 
producción ideológica, resultante de los procesos de organización social 
de las relaciones mujer/hombre a partir de la cultura de dominación y 
jerarquización masculina”57. A pesar de los avances y las transformacio-
nes, la masculinidad tradicional está muy arraigada: “aún con los cambios 
sociales y de comportamiento, las identidades masculinas, su configura-

57 Bonino, Luis: “Masculinidad hegemónica e identidad masculina”. En Masculinitats: mites, de /
construccions i mascarades. Valencia. Universitat Jaume I. Año 2002, nº 6,  pp.  9-10.



42

ción, su continuidad y su transmisión permanecen fuertemente estables. 
Y ello no es porque exista ninguna esencia masculina, sino porque todavía 
hoy existe una sola estructura predominante y legitimada como referente 
para la construcción de las identidades masculinas: la masculinidad social 
tradicional”58. Para este autor las nuevas masculinidades son masculinida-
des periféricas que se definen no por transformaciones de la masculinidad 
hegemónica “sino a partir de líneas de fuga de ella por imperativo de las 
nuevas ideologías de la igualdad y la intimidad. Por otra parte, las existen-
tes no tienen aún hoy casi ninguna legitimación social para convertirse 
en organizadores y modelos alternativos identitarios”59. Por lo tanto, su 
influencia real en la sociedad sería mínima.

Los estudios sobre la representación de las masculinidades en el cine es-
pañol son escasos. Francisco A. Zurian, uno de los impulsores de estos 
estudios señala la escasa tradición académica de los mismos: “cuando se 
habla de representaciones y género se suele pensar en la representación de 
las mujeres, su posible cosificación, la sexualización de su cuerpo, belleza 
o valores. Es mucho menos habitual -máxime en el cine español- hablar 
de la representación de los hombres y, cuando se hace, se suele apreciar 
la suma incomodidad que provoca, o simplemente se remite a una cons-
trucción de su rol dominante y protagonista (referido a las mujeres) sin 
entrar en valoración sobre su corporalidad, la erótica de su cuerpo y de su 
mirada, su belleza, su sexualidad y su deseo. La incomodidad del asunto 
conlleva el silencio”60. Estos estudios de las masculinidades que hunden 
sus raíces en los estudios de género y en los estudios fílmicos, reconocen 
una masculinidad hegemónica y patriarcal. Así, Zurian en la misma línea 
que Bonino, identifica la masculinidad tradicional como hegemónica en 
las representaciones cinematográficas. No obstante, advierte cierta evolu-
ción. De los personajes masculinos representados en el espacio público, 
cabezas de familia, con poder se ha pasado a representarlos en la esfera 
privada,  en nuevos espacios: “el hogar, la familia y la intimidad con ami-
gos ya son un lugar común para los personajes masculinos. También lo 
podemos ver dependiente (incluso de una mujer) y desorientado. El hom-
bre puede abarcar ya cualquier ámbito de representación social”61.  

58 Ibídem, pág. 7.
59  Ibídem, pág. 8. 
60  Zurian, Francisco A.: “Héroes, machos o, simplemente hombres: una mirada a la representación 
audiovisual de las (nuevas) masculinidades”. En Zurian, Francisco A. (ed.): Sexualidad y políticas de género 
en el audiovisual. Secuencias, Revista de Historia del Cine, nº 34, Madrid, Maia Ediciones, UAM, 2011,  pág. 
12. 
61  Ibídem, pág. 50.



43

Así mismo en el cine de la democracia, con el referente indiscutible de 
Almodóvar y con especial fuerza a partir de la segunda mitad de la década 
de los 90, comienzan a proliferar personajes homosexuales, en su mayor 
parte masculinos62. 

1.5.2 Usos de los espacios públicos y privados

De la mano de una de las principales aportaciones de la teoría feminista, 
la división de esferas -la pública, la privada y la doméstica- basada a su vez 
en la división sexual del trabajo, cabe señalar la importancia de percibir los 
espacios en los que intervienen los personajes. La sociedad patriarcal asig-
na los espacios sociales según las funciones atribuidas a las feminidades 
y masculinidades. Soledad Murillo afirma que “el discurso social marca 
los distintos usos del espacio, distribuye lugares y asigna protagonismos, 
dependiendo del género de sus habitantes. El espacio público será gestio-
nado, mayoritariamente por varones, mientras que el espacio doméstico 
conocerá a la mujer como su máximo exponente”63.  Esta separación de 
espacios que establece el patriarcado se corresponde con la división se-
xual del trabajo. La base de esta división es asignar a las mujeres la repro-
ducción de la especie. Mientras que las mujeres producen en el espacio 
doméstico sin ningún coste para el Estado, los hombres producen en el 
mercado laboral del trabajo remunerado. La productividad en el espa-
cio doméstico se centra en la producción cotidiana de bienes y servicios, 
cuidado de personas dependientes, tareas sin ningún reconocimiento y 
prestigio social. En cambio, el trabajo remunerado que mayoritariamente 
realizan los hombres, otorga autonomía, poder y reconocimiento.

En consecuencia, los hombres tienen vida pública  y privada y a diferencia 
de las mujeres, transitan por ambos espacios. Para los hombres el espacio 
privado se relaciona con el descanso, el ocio, sin obligaciones de ningún 
tipo, con el lugar para liberar tensiones y enfrentarse al espacio público64. 
En cuanto a las mujeres, el espacio doméstico está disociado de la vida 

62  Para más información sobre la representación de la homosexualidad masculina en el cine ver Mira, 
Alberto (ed): La mirada homosexual. Revista Secuencias nº 54. Valencia, Institut Valencià de Cinematografía 
Ricardo Muñoz Suay, 2006. 
63  Murillo, Soledad: El mito de la vida privada. De la entrega al tiempo propio. Madrid, Siglo XXI, 1996, 
pág. XV. 
64  Siguiendo a Murillo, la vida privada ha registrado dos tratamientos muy diferentes según y de 
que privacidad se trate. Así, “desde una perspectiva masculina, se refiere al que tiene que ver con el 
recogimiento varón en la vida familiar, pero al margen de  obligaciones y prestaciones públicas. Un 
segundo tratamiento se desarrolla en el hogar, con la familia y las necesidades que ésta genere. Aquí se 
carece del sentido positivo de lo propio y el sujeto se especializa en la cobertura de lo ajeno”. Ibídem, 
pág. XVII. 



44

privada de descanso y ocio, ya que se convierte en espacio de obligacio-
nes. 

El cine muestra de forma excepcional la separación de espacios y las con-
secuencias que en las vidas de las personas y en la organización social 
tiene que las mujeres trasciendan el ámbito de lo doméstico. 

1.5.3 Representación de los cuerpos y de las sexualidades y el mito 
de la belleza

La representación del cuerpo y la sexualidad es otro aspecto destacable. La 
cuestión es identificar cómo se representa el cuerpo de las mujeres y los 
hombres en el cine desde dos dimensiones: por un lado, es preciso indicar 
si los personajes se construyen a partir de su físico; por otro, si las mujeres 
tienen el control de sus propios cuerpos. Asimismo, es importante adver-
tir cómo se representa la sexualidad: si está ligada sólo a la interpretación 
patriarcal de la reproducción o si es fuente de salud, deseo, amor y placer.  
Las lecturas de la sexualidad desde los feminismos son complejas. La ca-
tegoría género es insuficiente para explicar la sexualidad en su totalidad. 
Para Gayle Rubin, “es absolutamente esencial analizar separadamente gé-
nero y sexualidad si se desean reflejar con mayor fidelidad sus existencias 
sociales distintas. Esto se opone a parte del pensamiento feminista actual, 
que trata la sexualidad como simple desviación de género. Por ejemplo, la 
ideología feminista lesbiana ha analizado la opresión sobre las lesbianas, 
principalmente en términos de opresión de la mujer. Sin embargo, las 
lesbianas son también oprimidas en su calidad de homosexuales y perver-
tidas, debido a la estratificación sexual, no de géneros”65. Se acepta la tesis 
de Rubin en la medida en la que aplicar la categoría género a la sexualidad 
deja fuera del análisis a las sexualidades no heterosexuales.

Para los feminismos, la sexualidad ha tenido una dimensión política. Des-
de el movimiento de liberación de las mujeres, desde el feminismo de la 
Segunda Ola, se puso el acento en la necesidad de desvincular la sexuali-
dad de la maternidad. Así, como afirma Raquel Osborne, “la sexualidad 
fue entendida primordialmente en su dimensión  política, perdiendo im-
portancia la experiencia erótica”66. El enfoque es complejo. Carole S. Van-

65  Rubin, Gayle: “Reflexionando sobre el sexo: notas para una teoría sexual de la sexualidad”. En 
Vance, Carole S.: Placer y peligro. Explorando la sexualidad femenina (selección de textos). Madrid, Editorial 
Revolución, 1989,  pp. 184-185. 
66  Osborne, Raquel: La construcción sexual de la realidad. Madrid, Cátedra, 1993, pág. 25. Esta autora 
también critica el binarismo que lleva implícito el análisis de género aplicado a la sexualidad: “resulta 
cuando menos pobre un análisis que limite la riqueza de lo real a tan sólo dos tipos absolutos, en 
este caso el femenino y el masculino. De esta forma, se reduce toda la posible variedad de actitudes y 



45

ce recoge las dificultades que implica centrarse únicamente en el placer 
o en el uso de la violencia sexual: “centrarse sólo en el placer y la gratifi-
cación deja a un lado la estructura patriarcal en la que actúan las mujeres, 
sin embargo, hablar sólo de la violencia y la opresión sexual deja de lado 
la experiencia de las mujeres en el terreno de la actuación y la elección 
sexual  y aumenta, sin pretenderlo, el terror y el desamparo sexual con el 
que viven las mujeres”67.

El cuerpo y sexualidad de las mujeres se ha representado desde el punto 
de vista de los hombres, por lo tanto las espectadoras han tenido un mo-
delo patriarcal de referencia que invisibiliza su deseo y las muestra como 
objeto del mismo y no como sujeto. Naomi Wolf  es clara: “los libros y las 
películas que las mujeres ven analizan desde un punto de vista del varón la 
primera caricia de unos muslos de mujer, el primer atisbo de un pecho. Y 
las adolescentes escuchan absortas, ajenas a sus pechos como si no fueran 
parte de su cuerpo, con los muslos cruzados tímidamente, aprendiendo 
así a alejarse del propio cuerpo y contemplarlo desde fuera. La sexualidad 
y deseo de las mujeres ha sido un tema infrarrepresentado un misterio 
insondable a resolver por ellos. (…) Lo que aprenden las niñas no es el 
deseo de otro ser, sino el deseo de ser deseadas”68. Los personajes feme-
ninos han estado más dispuestos a preocuparse del deseo y sexualidad 
ajena que de la suya propia. La sexualidad de las mujeres en el cine por 
lo tanto ha estado dirigida a satisfacer el deseo y sexualidad masculina y 
vinculada a la maternidad. La sexualidad masculina ha sido la sexualidad 
hegemónica. 

Las mujeres deseables sexualmente son aquellas que son bellas, delgadas 
y jóvenes. La exigencia de la belleza es tal que Naomi Wolf  habla del mito 
de la belleza como una nueva mística de la feminidad69. Para Wolf, el mito de 
la belleza se basa en la universalización de la belleza como imperativo: 
“la cualidad llamada belleza tiene existencia universal y objetiva. Las mu-
jeres deben aspirar a personificarla y los hombres deben poseer mujeres 

comportamientos del ser humano a esa pareja de variantes, que a fuerza de simplificación, resulta un 
vulgar estereotipo de realidades mucho más complejas y amplias”. Ibídem, pág. 61. 
67  Vance, Carol S: “El placer y el peligro: hacia una política de la sexualidad”. En Vance, Carole S.: 
Placer y peligro. Explorando la sexualidad femenina (selección de textos). Madrid, editorial Revolución, 1989, 
pág. 9. 
68  Wolf, Naomi: El mito de la belleza. Barcelona, Emecé editores, 1991, pág. 203. 
69  La mística de la feminidad  fue un término acuñado por la feminista norteamericana Beatty Friedan 
para referirse al sentimiento de insatisfacción que invadía a las mujeres norteamericanas  blancas, 
de clase media y heterosexuales tras el término de la II Guerra Mundial, consecuencia del aparataje 
ideológico que venía principalmente desde el estado y los medios de comunicación (de forma especial 
de las revistas) que tenía por objeto devolver a las mujeres de forma masiva a sus hogares. Friedan, 
Betty: La mística de la feminidad. Madrid, Cátedra, 2009. Primera edición de 1963.



46

que la personifiquen. Es un imperativo para las mujeres pero no para los 
hombres”70. El mito de la belleza por lo tanto, para Wolf  siguiendo el 
planteamiento de Susan Faludi en su obra Reacción71, sería parte de una 
reacción del patriarcado para someter a las mujeres tras la conquista de 
derechos de los años 70, otro aspecto de la “violenta reacción contra el 
feminismo que utiliza imágenes de belleza femenina como arma política 
para frenar el progreso de la mujer”72. Los condicionantes estéticos y de 
belleza hacia las mujeres no son nuevos73. La novedad reside en su capa-
cidad de difusión a través de los medios de comunicación de masas. No 
obstante, a pesar de que históricamente el mito de la belleza ha pesado 
sobre las mujeres, a partir de finales del siglo XX los hombres sienten una 
presión mayor sobre sus cuerpos. Para Chris Perriam, el proceso comien-
za en el cine español en la década de los 80: “en el cine español desde 
1980 ha habido un auge en cuanto a la exhibición del cuerpo masculino 
desnudo y la exploración de masculinidades erotizadas y convertidas en 
espectáculo, un florecimiento de hombres convertidos en objetos abs-
tractos del deseo”74.

La belleza como exigencia hacia las mujeres es otra manifestación de las 
formas de poder del sistema patriarcal. La belleza es sinónimo de éxito 
y de triunfo social. La exigencia de la belleza en una sociedad construida 
a partir de las representaciones y de las imágenes está destinada a toda la 
ciudadanía, pero es mayor para las mujeres, que son más vulnerables a la 
aprobación social. Este hecho las coloca en una situación compleja y con-
tradictoria. Las mujeres deben ser bellas para triunfar y tener poder, pero 
una mujer excesivamente bella puede llegar a ser peligrosa. 

Para Wolf, el mito define a las mujeres según su juventud y por otro lado 
fomenta la rivalidad entre ellas: “el mito de la belleza está diseñado arti-
ficialmente para que las distintas generaciones de mujeres se enfrenten 
las unas a las otras (…) para enseñarnos a temernos fue necesario con-
vencernos de que nuestras hermanas poseen alguna arma misteriosa, po-
tente y secreta que usarán para agredirnos. Esta arma imaginaria se llama 
belleza”75.  El modelo estético que surge es un modelo que está reñido 

70  Wolf, Naomi,  Ibídem,  pág. 15. 
71  Faludi, Susan: Reacción. La guerra no declarada contra la mujer moderna. Barcelona, Anagrama, 1993. 
72  Wolf, Naomi: El mito de la belleza. Barcelona, Emecé Editores, 1991, pág. 14. 
73  Ver Ventura, Lourdes: La tiranía de la belleza. Las mujeres ante los modelos estéticos. Barcelona, Plaza y 
Janés, 2000. 
74  Perriam, Chris: “Masculinidades proto-queer  en el cine español”. En En Masculinitats: mites, de /
construccions i mascarades. Valencia. Universitat Jaume I. Año 2002, nº 6, pág. 137.
75  Wolf, pp. 368-369. 



47

con la naturalidad y la salud. Wolf  habla de una “era quirúrgica”76 e Isabel 
Menéndez utiliza el concepto de “mujer de plástico transparente”77 para 
marcar la artificialidad de un modelo obsesionado con la delgadez que 
necesita de la cirugía para mantener unas curvas adecuadas en cintura, 
pecho y labios. 

1.5.4 Representación de las maternidades

La maternidad ha sido uno de los destinos principales para las mujeres. A 
la maternidad se le confiere una pátina de función esencial. El cuidado de 
la descendencia recae en las mujeres y esta responsabilidad se extiende a la 
educación de la prole que confina a éstas al espacio doméstico. La separa-
ción de esferas vehicula una sociedad en la que, como ya se ha apuntado, 
el trabajo remunerado lo realizan los hombres y el trabajo doméstico las 
mujeres. 

Se observa una escasez histórica de le representación de los modelos ma-
ternales en el cine. Cuando éstos se han mostrado, se han asociado con 
roles secundarios relacionados con la construcción patriarcal de la ma-
ternidad o con madres desnaturalizadas y perversas. Para Laura Freixas 
el personaje de la madre ha estado poco presente en las representaciones 
culturales. Esta autora observa estos dos grandes modelos que además 
han estado representados desde el punto de vista del varón: “esta (escasa) 
presencia ha sido además bastante esquemática, en forma de dos grandes 
arquetipos: la buena y la mala madre; que el punto de vista adoptado no 
ha sido ni el de la madre ni el de la hija, sino principalmente el del hijo 
varón”78. Por lo tanto, en lo que a la construcción de la maternidad se re-
fiere, el cine ha sido un instrumento para naturalizar un orden patriarcal. 

Con el acceso de las mujeres a la educación y su posterior incursión en 
el mercado laboral, tanto cualificado como no cualificado, los modelos 
maternos se diversifican y las tramas cinematográficas se enriquecen. 

1.5.5 Representación del amor 

El amor de pareja, pese a las conquistas y los avances, sigue siendo la base 
de la organización social y afectiva. Las mujeres ya no necesitan única-

76  Wolf, pág. 301. 
77  Menéndez, Isabel: El zapato de Cenicienta. El cuento de hadas del discurso mediático. Oviedo, Trabe, 2006, 
pág. 87.
78  Freixas, Laura: “Madre no hay más que una” en Ramblado Minero, Cinta M (Coord.): Construcciones 
culturales de la maternidad en España: la madre y la relación madre-hija en la literatura y el cine contemporáneos. 
Alicante, Universidad de Alicante, Centro de Estudios sobre la Mujer, 2006, pág 221.



48

mente el matrimonio para obtener una posición social, pero el ideal de 
pareja y de amor romántico pesan en el subconsciente colectivo

El amor tiene dos dimensiones. De un lado es un potencial humano que 
tiene que ver con los sentimientos y las emociones. Por otro lado, es una 
construcción cultural fruto de sociedades concretas. Como ya ocurría con 
la sexualidad, la categoría género resulta insuficiente para explicar el amor 
en su totalidad, ya que existen formas de amar más allá de las relaciones 
entre mujeres y hombres. 

Para Mari Luz Esteban, en las últimas décadas, en las sociedades occiden-
tales ha surgido una forma de concebir el amor que ella denomina pensa-
miento amoroso y que define como: “un conjunto articulado de símbolos, 
nociones y teorías en torno al amor, que permea todos los espacios socia-
les, también los institucionales, e influye directamente en las prácticas de 
la gente, estructurando unas relaciones desiguales de género, clase y etnia, 
y un modo concreto y heterosexual de entender el deseo, la identidad y, 
en definitiva el sujeto”79. Para esta autora, y para Coral Herrera Gómez, 
el amor ocupa en las sociedades posmodernas el lugar que en sociedades 
anteriores ocupara la religión80. 

Para Herrera los medios de comunicación son uno de los mayores tras-
misores de la ideología romántica: “el amor de pareja impregnado por el 
romanticismo es el gran tema de todos los productos culturales de una 
sociedad de masas de carácter ya planetario, y podemos afirmar que esta 
inundación emocional comenzó con el inicio de la industria cinemato-
gráfica estadounidense”81. El mito del amor romántico contiene muchos 
mitos más como el del príncipe azul, el de la media naranja, exclusividad, 
fidelidad, perdurabilidad, matrimonio, convivencia, omnipotencia, libre 
albedrío y emparejamiento82. 

79  Esteban, Mari Luz: Crítica del pensamiento amoroso. Barcelona, Bellaterra, 2011, pág. 23. 
80  Esteban afirma que el romanticismo es una ideología cultural que tiende a “enfatizar el amor por 
delante de otras facetas humanas y subrayar el amor-pasión frente al resto; que incita a la búsqueda 
de la trascendencia, incluso de la felicidad a través del amor, y se convierte así en la modernidad en 
un sustituto de la religión” Ibídem, pág. 44. Herrera define el amor romántico como una “verdadera 
religión de carácter posmoderno”. En Herrera Gómez, Coral: La construcción sociocultural del amor 
romántico. Madrid, Fundamentos, 2010, pág. 78. 
81  Herrera, Coral, pág. 77. 
82  Ver Herrera pp. 293-295. 



49

1.5.6 Representaciones de las violencias

La violencia de género es otro de los temas esenciales a tratar. Es nece-
sario identificar si se produce violencia de género y cuándo se produ-
ce, qué grado de violencia existe: estructural, física, psicológica, sexual o 
simbólica. También cómo se representa, si se naturaliza o se denuncia. 
La violencia de género contra las mujeres es un concepto muy amplio83. 
Existe una tendencia social a identificar violencia contra las mujeres con 
la violencia doméstica, con los golpes o con la violencia sexual. Pero más 
allá de la violencia física contra las mujeres se ejerce una violencia estruc-
tural y violencia simbólica más invisible y menos obvia, pero no por ello 
menos real y preocupante. 

Para Pierre Bordieu la violencia simbólica es otro de los ejemplos de la 
dominación masculina. Para este autor, la violencia simbólica es una “vio-
lencia amortiguada e invisible para sus propias víctimas, que se ejerce a 
través de los caminos puramente simbólicos de la comunicación y del 
conocimiento o, más exactamente, del desconocimiento o, en último tér-
mino del sentimiento”84. Para Asunción Bernárdez, Irene García y Soraya 
González la violencia simbólica es “un tipo de control social que se ejerce 
mediante el monopolio de las representaciones, de las interpretaciones y, 
en definitiva, de los intercambios simbólicos, conduciendo a un código 
hegemónico que todavía hoy se caracteriza por ser sexista, patriarcal y 
racista. Este código hegemónico de representaciones opera a través de 
la sujeción cultural de grupos sociales minoritarios, esos otros definidos 
por un determinado género, raza, sexo, edad… fijándolos como signos 
mediante la estereotipación, la exotización y la marginación, erradican-
do y consumiendo la diferencia”85. Por lo tanto, más allá de la violencia 
física contra las mujeres, de la violencia ejercida en el ámbito familiar es 

83 La Declaración de la ONU sobre Eliminación de la Violencia contra las Mujeres (1993) define la 
violencia contra las mujeres como “todo acto de violencia basado en la pertenencia al sexo femenino 
que tenga o pueda tener como resultado un daño o sufrimiento físico, sexual o psicológico para las 
mujeres, inclusive las amenazas de tales actos, la coacción o privación arbitraria de la libertad, tanto 
si se  producen en la vida pública o privada”. Declaración sobre la eliminación de la violencia contra la mujer.  
Resolución de la Asamblea General 48/104 del 20 de diciembre de 1993. <.http://www.unhchr.ch/
huridocda/huridoca.nsf/%28Symbol%29/A.RES.48.104.Sp?Opendocument>. [Consultado junio 
2012]. Es la Conferencia Mundial sobre la Mujer, celebrada en Pekín en el año 1995, la que acuñó 
el término violencia de género, diciendo que “la violencia contra la mujer impide el logro de los 
objetivos de la igualdad de desarrollo y Paz, que viola y menoscaba el disfrute de los deberes y derechos 
fundamentales” e instaba a los Gobiernos a “adoptar medidas para prevenir y eliminar esta forma 
de violencia”. Naciones Unidas.<http://www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/BDPfA%20S.
pdf> [Consultado junio 2012 ] 
84  Bourdieau, Pierre: La dominación masculina. Barcelona, Anagrama, 2010, pág. 12. 
85  Bernárdez, Asunción;  García, Irene; González , Soraya: Violencia de género en el cine español. Análisis y 
guía didáctica Madrid, Editorial Complutense, 2008, pág. 49.



50

necesario identificar otro grado de violencia estructural y simbólica ejer-
cida desde las representaciones, dirigida a crear y perpetuar el régimen de 
representación patriarcal. 



51

Capítulo 2. Contexto histórico de la situación de las 
mujeres en democracia
La dictadura franquista (1939-1975) supuso para las mujeres españolas un 
retroceso notable que implicó la casi total desaparición de sus derechos 
humanos más básicos. Este hecho que respondía a una estudiada estrate-
gia orquestada por el Estado y la Iglesia católica, tuvo brutales consecuen-
cias para sus vidas y para toda la sociedad en su conjunto. El predominio 
de los hombres sobre las mujeres se naturalizó por medio de una eficaz 
segregación de sexos que comenzó en la educación bajo la tutela de la 
Iglesia y de la Sección Femenina, garantes del orden patriarcal y que con-
tinuaban con la separación de espacios aplicadas a todas las esferas vita-
les. El régimen jurídico franquista anuló cualquier capacidad legal de las 
mujeres y las sometió a la autoridad de padres y maridos86. A este régimen 
jurídico que anulaba cualquier posibilidad de ser mujer fuera del ámbito 
del matrimonio y la familia le acompañaba un orden moral católico que 
reprimió y sometió la sexualidad femenina.

Tras la muerte del dictador la lucha de las mujeres se centró en desmante-
lar las estructuras franquistas y en conseguir derechos que las convirtieran 
en ciudadanas de pleno derecho. El camino no será fácil, la ingente lucha 
legal por los derechos más básicos debía necesariamente ir acompañada 
de una transformación de la mentalidad patriarcal. 

2.1 La Transición y la lucha por los derechos humanos de las 
mujeres 

El proceso histórico conocido como Transición española comienza en el 
año 1975 y finaliza en el año 1982, año de la victoria electoral socialista87. 

86  No es este el lugar para analizar las transformaciones jurídicas del régimen franquista. Abunda la 
bibliografía sobre el tema. Se recomienda la lectura del capítulo de Rosario Ruiz Franco: “Hacia una 
igualdad jurídica entre los sexos: las últimas reformas del franquismo” en Actas del Congreso la Transición 
de la dictadura franquista a la democracia. Barcelona, Centre d´Estudis sobre les Èpoques Franquista i 
Democràtica, Universitat Autònoma de Barcelona, 2005, pp. 102-114,así como el Tomo II de la obra 
dirigida por Cuesta Bustillo, Josefina: Historia de las mujeres en España. Siglo XX. Madrid, Instituto de la 
Mujer, 2003.
87  No es el objeto entrar en las diversas periodizaciones que la historiografía hace de la Transición. Se 
considera que a pesar de cierto aperturismo y de las luchas sociales y políticas previas, dicho período 
comienza con la muerte de Franco, verdadero momento de ruptura, y finaliza con las elecciones de 
1982, momento de consolidación de la democracia parlamentaria una vez  superada la crisis del intento 
de golpe de estado del 23 de febrero de 1981. Para Teresa M. Vilarós, la transición política española 
comprende los años 1973 y 1982. Tiene en cuenta tres fechas claves. El día 23 de diciembre de 1973, 
día del asesinato del Almirante Carrero Blanco, 20 de noviembre de 1975, día de la muerte del dictador, 
y el 23 de febrero de 1981, momento del fallido golpe de estado capitaneado por el teniente-coronel 
Tejero. Vilarós, Teresa M: El mono del desencanto. Una crítica cultural de la transición española (1973-1993). 
Madrid, Siglo XXI, 1998, pág. 2. Otros autores y autoras tomas diferentes referencias para periodizar 
como el 15 de junio de 1977, día en el que tuvieron lugar los primeros comicios democráticos. 



52

Sobre el proceso de reconciliación que da paso a una democracia parla-
mentaria que ha llegado hasta la actualidad se ha escrito mucho. Sobre la 
participación de las mujeres en el mismo no tanto, como atestiguan Car-
men Martínez Ten y Purificación Gutiérrez: “a pesar de que la transición 
española a la democracia es una de las transiciones más estudiadas, obvia-
mente porque finalizó con éxito, el movimiento de mujeres no aparece, en 
nuestra opinión, en la foto oficial de la transición en España. No se trata 
de que aparezca en un lugar que no le corresponda, pero sí en el mismo 
espacio, al menos, que el dedicado al movimiento estudiantil o vecinal y 
también en los análisis de los vectores sociales que explican la transición 
española”88. Estas mismas autoras ponen de relieve lo minoritario y frag-
mentario del movimiento feminista y  las dificultades que tuvieron las 
mujeres, dentro de los partidos de izquierda, para ser consideradas como 
iguales, y sus reivindicaciones propias como legítimas: “la actitud general 
era luchar primero por lo principal y luego por las derivadas. Lo principal 
era, naturalmente, la democracia, y en general las principales fuerzas de 
izquierda nunca se llegaron a creer entonces que ‘lo de las mujeres’ afec-
tara a la calidad de la democracia y al modelo de modernización que se 
planteaba para el país”89. A pesar del machismo de la sociedad española, 
en los primeros pasos de la democracia se incluyeron reivindicaciones 
feministas que afectan de manera directa a la vida de las mujeres y de toda 
la sociedad. No obstante, como afirma Josefina Cuesta el avance no deja 
de ser un “proceso perezoso”90. La lucha por la igualdad no es un proceso 
lineal ya que la igualdad formal y legal es un proceso progresivo y ascen-
dente pero no así la realidad, que se resiste a transformarse. 

Las reivindicaciones se centrarán en dos aspectos principales. Por un lado 
los derechos políticos y laborales y, por otro, los derechos reproductivos 
y sexuales. Los primeros se asumen en la agenda política ya que resulta 
evidente la necesaria abolición del régimen jurídico franquista. La conse-
cución de los segundos significará una dura batalla. De igual manera que 
en el resto de movimiento de las mujeres en Europa y Norteamérica, se 
aplicará la máxima de lo personal es político cuestionando de raíz la estructura 
patriarcal y sus organizaciones de poder. Para Mary Nash la trascendencia 
de este hecho es realmente revolucionaria “las reflexiones teóricas sobre 
la política sexual se convirtieron en práctica feminista desafiando la idea 

88  Martínez Ten, Carmen; Gutiérrez López, Purificación; González Ruiz, Pilar (eds.): El movimiento 
feminista en España en los años 70. Madrid, Cátedra, 2009,  pág. 11.
89  Ibídem, pp. 7-8. 
90  Cuesta, Josefina en Cuesta, Josefina (dir.): Historia de las mujeres en España. Siglo XX. (Tomo I). 
Madrid, Instituto de la Mujer, 2003,  pág. 85.



53

predominante acerca de que las relaciones entre hombres y mujeres eran 
de índole natural. Al debatir la política sexual de las relaciones de pareja, 
se puso en evidencia que se trataba de relaciones políticas de poder de gé-
nero, trasladando las conductas personales y cotidianas al rango de polí-
tica. En efecto, considerar lo personal como político significó asignar a la 
vida privada de las mujeres y al control de su cuerpo la categoría de políti-
co y su encuadre en el marco de derechos democráticos de ciudadanía”91. 

Los logros preconstitucionales comienzan con la Ley 16/1976 de Relacio-
nes Laborales que equipara a hombres y mujeres en el mundo laboral. Se 
reconoce la igualdad salarial, se suprime la licencia marital para el trabajo 
extradoméstico. En 1978, tres leyes reforman el Código Penal: se elimi-
nan los delitos de adulterio y amancebamiento, se despenaliza la venta de 
anticonceptivos y se modifican los delitos de estupro y rapto92. La Cons-
titución de 1978 consagra el principio de igualdad y de no discriminación 
por razones de sexo93. Pero la Constitución elude constitucionalizar el 
derecho al control de natalidad y al aborto94. 

2.2 La década de los 80. Del movimiento feminista a la insti-
tucionalización de la lucha

El movimiento feminista español sufrió una importante escisión casi des-
de su génesis en las II Jornadas Feministas de Granada en 197995. La debilidad 
del mismo junto con la institucionalización96 y los logros de las demandas 

91  Nash, Mary: “La construcción de una cultura política desde la legitimidad feminista”. En Aguado, 
Ana; Ortega, Teresa Mª (eds.): Feminismos y antifeminismos. Culturas políticas e identidades de género en la 
España del siglo XX. Valencia, Granada, Universitat de Valencia, universidad de Granada, 2011, pág. 
298. 
92  Cabrera Díaz, José Manuel: “Derechos humanos y derechos de las mujeres en la democracia 
española. (1975-2000)”. En Cuesta, Josefina (dir.): Historia de las mujeres en España. Siglo XX. (Tomo III). 
Madrid, Instituto de la Mujer, 2003,  pp. 129-131.
93  Más información en Cabrera Díaz, pp. 132-133. 
94  Para más información sobre la Constitución Española y los Derechos humanos de las mujeres ver 
el completo estudio de Ventura Franch, Asunción: Las mujeres y la Constitución Española de 1978. Madrid, 
Instituto de la Mujer, 1999. 
95  Enfrentamientos y abandonos en las II Jornadas feministas. El País 9 diciembre de 1979. <http://elpais.
com/diario/1979/12/09/espana/313542024_850215.html> [Consultado julio 2012.]. Las dos 
corrientes mayoritarias, el feminismo de la igualdad y el feminismo de la diferencia mantienen posturas 
irreconciliables. Para saber más sobre estas corrientes ver Amorós, Celia (dra.): 10 palabras clave sobre 
mujer. Estella, Verbo Divino, 1995].
96  Para Silvia L. Gil, la institucionalización “implica un modo de construir la realidad en el que está 
en juego cómo son formulados los problemas de las mujeres, quien los enuncia y qué se dice. El 
verdadero problema de la institucionalización gira en torno a lo que se hace visible y a lo invisible”. Gil, 
Silvia, L: Nuevos feminismos. Sentidos comunes en la dispersión. Una historia de trayectorias y rupturas en el Estado 
Español. Madrid, Traficantes de sueños, 2012, pág. 110.



54

hace que el movimiento de mujeres se diluya. Elena Grau considera que la 
década de los 80 incorpora dos elementos nuevos respecto a épocas ante-
riores, la recepción natural de los logros y la presencia en las instituciones: 
“por una parte, la existencia de lo que se ha llamado feminismo difuso, 
es decir, la recepción y la asunción por parte de la población femenina de 
algunas de las ideas y comportamientos propugnados por el feminismo. 
Por otra, la presencia de feministas en las instituciones y la existencia de 
una acción política de gobierno dirigida específicamente a las mujeres”97. 
La sociedad asume los logros y conquistas del feminismo y los gobiernos 
incorporan, no sin cierta tibieza, políticas dirigidas a superar la desigual-
dad y fomentar la igualdad de oportunidades entre mujeres y hombres. 

En lo que a la legislación se refiere, en el año 1981 se reforma de nuevo 
el Código Civil para eliminar discriminaciones de las mujeres casadas, que 
todavía se mantenían, y el ejercicio de la patria potestad sobre hijos e hi-
jas98. Una de las reformas más polémicas, por la reacción conservadora, 
es la Ley del 7 de julio de 1981 que autoriza el divorcio. Más allá de la tam-
bién polémica Ley del Aborto, que se aprueba en el año 1983 pero que no 
pudo entrar en vigor hasta el 11 de abril de 1985 tras resolverse el recurso 
de anticonstitucionalidad presentado por Coalición Popular, el gobierno 
socialista aplica pocas medidas por la consecución de la igualdad de opor-
tunidades. El ingreso en la Comunidad Económica Europea supone que 
España tenga que asumir una serie de medidas que garantizan los dere-
chos de las mujeres y ahondan los derechos formales de éstas. En 1987 se 
aprueba el I Plan de Igualdad de Oportunidades de las Mujeres para 1988-1990 
que el Instituto de la Mujer, creado en 1983, se encarga de poner en mar-
cha99. La implantación del Instituto de la Mujer supuso la ruptura defini-
tiva del feminismo como movimiento social. Las feministas se enfrentan 
a la disyuntiva de desaparecer como grupos de acción política y de opo-
sición social o entrar a formar parte de la maquinaria estatal. La lucha se 
centra en transformar los comportamientos machistas y patriarcales des-
de una agenda pactada con las instituciones que dotan de presupuestos 
las acciones dirigidas a fomentar la igualdad de oportunidades mediante 
la creación de legislaciones específicas: planes de Igualdad, campañas de 
sensibilización o lucha contra la violencia de género. 

97  Grau Biosca, Elena: “De la emancipación a la liberación y la valoración de la diferencia. El 
movimiento de mujeres en el Estado español. 1965-1990”. En Duby y Perrot, (Tomo 5),  pág. 680. 
98  Cabrera Díaz, pp. 136-137. 
99  Ver Cabrera Díaz pp. 141.



55

Capítulo 3. Nuevas representaciones de género      
desde las y los cineastas de la Transición
Las películas que se van a analizar a continuación, corresponden al perío-
do de la Transición española y fueron rodadas entre los años 1977 y 1981. 
Destacan en el panorama cinematográfico español por un interés cons-
ciente, desde diversos puntos de vista y registros, de recoger los cambios 
culturales, sociales y políticos que se suceden en la convulsa sociedad es-
pañola posdictatorial. En este clima de transformación en el que conviven 
dos formas de entender la sociedad, el modelo tradicional franquista y el 
nuevo modelo democrático, basado en la ciudadanía y derechos civiles, la 
ópera prima de Cecilia Bartolomé, Vámonos Bárbara (1977), y las segundas 
películas de Pilar Miró, Gary Cooper que estás en los cielos (1980), y Josefina 
Molina, Función de noche (1981), recogen las consecuencias que esta con-
vivencia de modelos tienen en la vida de las mujeres y de los hombres. 
Tigres de papel (1977) de Fernando Colomo y Asignatura pendiente (1977) de 
José Luis Garci completan desde el punto de vista masculino el retrato 
de la época de los primeros años de la Transición. Las películas analizan 
las pervivencias del franquismo y las nuevas formas de relacionarse como 
consecuencia de la revolución en las formas de vivir la feminidad.

Las películas de Bartolomé, Miró y Molina tienen aspectos comunes: se 
centran en el mismo período histórico, los personajes femeninos son pro-
tagonistas y presentan nuevos modelos. Representan un modelo femeni-
no común, el personaje que se encuentra en una encrucijada vital atrapado 
entre la herencia ideológica y legal del franquismo y los nuevos valores de 
una sociedad laica sobre la que no existen precedentes ni modelos de refe-
rencia. Para Kathleen M. Vernon “sin proponérselo, las tres películas que 
nos ocupan ofrecen una serie de crónicas de la Transición, conjunción 
de micro y macrohistoria, de relatos individuales y personales que son 
simultáneamente productos y síntomas de procesos más profundos”100. 
El divorcio, el aborto, la sexualidad, hasta hacía poco temas tabúes, van a 
llegar a las pantallas de mano de las tres cineastas de la Transición.

Para Isolina Ballesteros las cineastas de la Transición hacen un uso fe-
minista e ideológico del cine: “las películas de Miró y Molina tienen más 
rasgos en común con el producto de otras mujeres cineastas europeas y 
americanas de lo que sus directoras reconocen. La problemática expuesta 

100  Vernon, Kathleen M.: “Cine de mujeres en la Transición: la trilogía ‘feminista’ de Cecilia Bartolomé, 
Pilar Miró, y Josefina Molina”. En Palacio, Manuel (ed.): El cine y la transición política en España (1975-
1982). Madrid, Biblioteca Nueva, 2011,  pág. 146. 



56

en ambas películas es intrínsecamente femenina y los registros utilizados 
para representarlos son para mí inequívocamente feministas. El control 
sobre la voz y la imagen, el tono autoanalítico, confesional y testimonial 
del discurso, y la voluntad de entregarlo a la audiencia como ejemplo y 
resultado de una coyuntura tanto personal como histórica, no es sino 
una forma de hacer ideología, de hacer que lo personal sea político”101. 
Consciente o inconscientemente, las cineastas, visibilizan problemáticas 
femeninas concretas que más allá de un uso ideológico premeditado, han 
pasado a la Historia como testimonios de una realidad en la que las muje-
res luchan por ser libres en una sociedad en tránsito.

Los modelos de mujeres que representan Asignatura pendiente (1977) y Ti-
gres de Papel (1977) a diferencia de los personajes analizados en las películas 
de las cineastas, no rompen con los esquemas mentales de una manera 
tan directa y tan abrupta. Los personajes femeninos se incluyen con una      
naturalidad que indica que las transformaciones son imparables. Desde 
un punto de vista menos político y radical, las películas de Garci y Colo-
mo cuya repercusión fue más que relevante, recogen las nuevas formas de 
vida de la sociedad democrática. 

Todas las películas de este capítulo rompen con la representación de 
los personajes femeninos del llamado cine metafórico de los cineastas de           
izquierdas102. Los personajes femeninos habían interesado a algunos          
cineastas de su generación: Carlos Saura en Ana y los lobos (1973) o Cría 
Cuervos (1976), José Luis Borau con Furtivos (1975) dirigen en los mismos 
años películas con marcado protagonismo femenino. Pero, dentro de ese 
cine metafórico por el que se decantan estos cineastas, las protagonistas son 
alegorías de la España franquista. Esas madres castradoras, superlativas 
y deprimidas simbolizan la España de la dictadura y la España que ago-
niza. Son personajes sugerentes y en cierto modo rompedores, pero no         
subversivos, como los protagonistas de las películas de las directoras.     
Sobre ellos recae la responsabilidad de la opresión de toda la sociedad, un 
límite evidente de cara a ofrecer nuevos modelos de identificación. Si la 

101 Ballesteros, Isolina: Cine (ins)urgente. Textos fílmicos y contextos culturales de la España postfranquista. 
Madrid, editorial Fundamentos, 2001,  pág. 49.
102  Por cine metafórico se conoce a una serie de películas rodadas desde la década de los 60 hasta los 
primeros años de la transición. El uso de la metáfora como expresión cinematográfica para criticar  y 
poder expresarse en una sociedad sin libertad de expresión es una de sus características principales.  
José Enrique Monterde  destaca los aspectos unitarios: “es fácil percibir el tono antifranquista –por 
activa y por pasiva- de casi todos los filmes (…) aparecen con toda claridad y en una abundancia casi 
irrebatible los dos ámbitos temáticos antes citados: el tiempo y la familia (…) resulta sintomático 
el contenido de estas metáforas, su reiterada aproximación al mundo de los demonios y fantasmas 
familiares de un país que estaba despertando de un largo sueño” Monterde, J.E: Veinte años de cine 
español. Un cine bajo la paradoja. Barcelona, Paidós, 1993,  pp. 53-54. 



57

dictadura fomentó la identificación entre patria y maternidad, los directo-
res del cine metafórico representan a su vez este mismo régimen con per-
sonajes femeninos. No deja de ser significativo que desde dos posiciones 
ideológicas antagónicas se use la imagen de la mujer como alegoría en el 
primer caso, para perpetuar el orden patriarcal nacional-católico y, en el 
segundo, para denunciar la opresión. 

3.1. Las rupturas en las representaciones de género desde el 
punto de vista de las cineastas
3.1.1 Vámonos Bárbara (Cecilia Bartolomé, 1977) o la separación os 
sienta tan bien 

Considerada por parte de los estudios académicos como "la primera pelí-
cula explícitamente feminista del cine español"103, Vámonos Bárbara, roda-
da en el año 1977 por Cecilia Bartolomé y escrita por la propia Bartolomé, 
Concha Romero y Sara Azcárate, es una película que por su protagonismo 
femenino y por la temática que plantea, desde un punto de vista de gé-
nero, rompe con el régimen de representación patriarcal y posee un claro 
tono de denuncia ante una realidad que la cineasta considera injusta104.  

Esta road movie a la española inicia la tendencia, utilizada posteriormente 
por otras cineastas, de viaje físico y vital. El viaje de Ana (Amparo Soler 
Leal) se convierte en una metáfora de la búsqueda de una nueva identi-
dad, de una identidad propia que implica una ruptura con una educación 
social, cultural y religiosa represiva. Es clara la preferencia de la directora 
por los personajes femeninos sobre los masculinos. Frente a la riqueza y 
variedad de personajes como Ana, Paula (Julieta Serrano), Bárbara (Cristi-
na Álvarez), tía Remedios (Josefina Tapias) o las amigas de la infancia, los 
personajes masculinos, quizá por lo estereotípico de sus roles y de sus pa-

103 Parrondo Coppel, Eva: “Vámonos Bárbara hacia la libertad”.  En Cerdán, Josetxo; López, Marina 
(eds.) Cecilia Bartolomé. El encanto de la lógica. Barcelona, La Fábrica de Cinema Alternatiu de Barcelona, 
Ocho y Medio 2001, pág. 34.
104  El proceso de rodaje de la película fue complicado por los enfrentamientos que mantuvieron la 
directora y productor Alfredo Matas. A pesar de que éste no interfiriese en el tono de la película, su 
actitud, en opinión de Bartolomé, no dejó de ser autoritaria y machista. Las diferencias más notables 
se manifestaron en el doblaje, al no permitir Matas una versión bilingüe, una doble versión en catalán, 
que impidió la difusión de un riguroso estudio idiomático que había realizado la cineasta. Incluso 
Matas secuestró la cámara que debía recoger el plano final de la película, que fue finalmente grabado. 
Esta difícil relación entre directora y productor culminaron en la mala e insuficiente promoción y 
distribución. Según la opinión de la cineasta: “la película entró mal porque no tuvo apenas promoción. 
A la segunda semana del estreno, que es cuando el público la empieza a conocer por medio del boca a 
oreja, Matas la quitó del cartel. Tardó tres o cuatro meses en reestrenarla y se programó en doble sesión 
junto a Noveccento de Bertolucci. Cuando se reestrenó había perdido el tirón”. Fuente: Entrevista a 
Cecilia Bartolomé por la autora,  junio 2007. 



58

trones de identidad, no dejan de ser planos y previsibles. Poseen un pro-
tagonismo secundario frente a la presencia de los personajes femeninos. 

Ana representa un nuevo modelo femenino que protagoniza múltiples 
rupturas. Es una mujer de treinta y ocho años que decide romper con 
su matrimonio porque no aguanta por más tiempo mantener la farsa de 
una pareja feliz que ya no existe. Su personaje no acepta la doble moral 
burguesa que supone aceptar a un marido ausente e infiel a cambio de 
una seguridad económica y de una posición social. Así se lo comunica 
telefónicamente a éste: 

“he pensado que debemos separarnos. Ya me había resig-
nado a vivir como una mujer acabada, como una señora, 
vamos. Pero hoy me he dado cuenta de que no quiero vivir 
así. Tú vas y vienes, tienes tu vida, tus mujeres, pero yo... Ya 
sé que me has animado a buscar una distracción, un trabajo, 
pero eso no basta”. 

Salir del espacio doméstico y trabajar, en su caso como distracción ya que 
no necesita trabajar para mantenerse, no ha sido suficiente para dejar de 
sentirse una mujer infeliz. Es realmente significativo que decida separarse 
tras mantener un encuentro sexual con un hombre más joven que ella. La 
relación la mantiene por puro trámite consigo misma. Es clara al respecto: 
“si en todo esto tú no tienes nada que ver”. Con esta infidelidad rompe 
definitivamente con su pasado porque como ella misma afirma, frente a 
una realidad que la oprime y le impide ser feliz,  “es la primera vez en toda 
mi vida que creo tener las cosas claras”. 

La trama planteada disecciona una coreografía femenina de personajes 
que  radiografían las actitudes y mentalidades de la época. Por un lado se 
encuentran los personajes que recriminan a la protagonista su decisión, 
reflejo de la España conservadora, católica y reaccionaria, que se resiste a 
los cambios. Por otro, los personajes que representan un nuevo modelo 
de vida alternativo, que poco tienen que ver con el pasado más inmediato. 
La desaprobación familiar viene de la mano de su madre y de su herma-
na que asumen modelos de feminidad conservadores y reaccionarios. La 
hermana le reprocha su actitud de rebeldía tras años de asumir infideli-
dades y ausencias: “tú o no llegas o te pasas. Tantos años de decir sí todo 
y al final pegas la espantada”. Su madre, postrada en la cama, con un 
cigarrillo en la boca y ejerciendo de madre castradora y burguesa que está 
de vuelta de todo, en lugar de apoyarla, le recrimina su actitud. Piensa que 
su hija no puede valerse por sí misma y le advierte que se quedará en la 



59

calle sin dinero porque todas sus propiedades, incluso las adquiridas con 
su herencia están a nombre de Carlos, su marido, por una ley que favorece 
los derechos de los hombres frente a los de las mujeres. Ana desconoce 
estos temas porque ha sido Carlos quien se ocupaba “de esos asuntos”. 
Su madre también aprovecha para manifestar su disgusto por el trabajo 
de Ana: “esa es otra. Toda la vida sin dar golpe, y ahora doña atareada. 
Hija mía, en eso como en todo, siempre empiezas tarde y mal”. El cuña-
do le recomienda calma y presentar la demanda de separación, pues con 
las notorias infidelidades de Carlos no será difícil alegar adulterio. Ana 
incluye crueldad mental y malos tratos a una demanda que finalmente no 
se presenta. 

La tía Remedios es otro de los personajes del entorno familiar. Represen-
ta un modo de vida que está condenado a desaparecer, engullido por la 
especulación inmobiliaria costera. No comparte la decisión de su sobrina, 
e incluso se posiciona a favor del marido, a quien llama para comunicar-
le que Ana se ha quedado sin dinero, sin tener en cuenta que Carlos ha 
cancelado las cuentas corrientes que ambos compartían. De nuevo, esta 
situación refleja la indefensión femenina ante la ausencia de personalidad 
jurídica propia. Incluso aconseja a Ana que vuelva con su marido y que 
tenga “un poquito de mano izquierda”. Su personaje justifica la superio-
ridad masculina y la resignación femenina. Las mujeres son en este caso 
las mayores garantes del orden patriarcal. Priman el orden social en el que 
los hombres ostentan la autoridad por encima de la solidaridad femenina. 

La desaprobación social también viene de la mano de las amigas de la 
infancia. El grupo de amigas es un verdadero fresco de una parte de la 
realidad femenina de finales de los 70. Asumen un modelo de femini-
dad patriarcal. A diferencia de la protagonista, sus amigas representan el 
estereotipo de sufridas amas de casa, que no han trascendido el espacio 
doméstico y viven instaladas en la queja y en la feroz crítica a los hombres. 
La conversación que mantienen en el chiringuito de la playa acerca de los 
hombres resulta significativa; 

“son unos cerdos (…) Cuantos más viejos, más viciosos 
(…) y yo le dije: te buscas una puta, pero yo no quiero más 
barrigas (…) no puedes imaginarte qué dolores, con la ma-
triz descolgada y el dale que te pego”. 

Más significativa es la reacción ante la posibilidad que Ana menciona de 
romper con esas situaciones vejatorias y abandonar a sus maridos. Car-
melina, adalid de las mujeres de grupo, contesta: “mujer, tampoco hay 



60

que exagerar. Es que tú eres muy lanzada”. Es una práctica social común 
entre las mujeres unirse para lanzar improperios sobre el sexo opuesto; se 
critican ferozmente las actitudes de sus maridos, en este caso centradas en 
la sexualidad, pero no se plantean la posibilidad de cambiar una situación 
de desprecio e inferioridad que ellas mismas con su actitud fomentan y 
perpetúan.

Frente a este grupo de personajes que representan la España reaccionaria 
y patriarcal, existe otro grupo que ofrecen un nuevo modo de vida. Es-
tos personajes son Paula, Andreu (José Ruiz Lifante), Vicent (José María 
Lana) e Iván (Iván Tubau). El casual encuentro entre Ana y Paula supone 
para la primera una nueva posibilidad frente a las jornadas de playa con 
las amigas de la infancia. El personaje de Paula asume un nuevo tipo de 
mujer liberada. Es independiente, trabaja, está separada y vive con un 
hombre más joven que ella. Encuentra en el movimiento hippie, que se 
asume en sus formas como las ropas, el consumo de cannabis, el referente 
de una nueva forma de vida más libre. El sentimiento de compañerismo y 
de solidaridad surge de inmediato. Claramente estereotipados, Bartolomé 
retrata un grupo de personajes, que tras sufrir en la dictadura alguna clase 
de represión (Paula, en su matrimonio, Andreu por su opción sexual), 
en la nueva realidad han optado por asumir modos de vida  alternativos, 
diferentes y más libres a los ojos de la sociedad de la época. 

Todas las masculinidades que presenta la película son patriarcales. El ejer-
cicio de su autoridad legal y moral, es un impedimento real para que las 
mujeres puedan ejercer su libertad. No es casual que Carlos, el marido, 
no aparezca físicamente en el metraje. No está presente en la vida de su 
mujer y su hija pero tiene la capacidad de controlarla incluso por el te-
léfono cual deidad absoluta. Ejerce su autoridad a través del desdichado 
abogado Serafín (José María Cañete) quien protagoniza las secuencias que 
muestran la total dependencia e indefensión legal de las mujeres, como 
tener que presentar el libro de familia para certificar su matrimonio y así 
poder  acceder a un propiedad o ser acusadas sin pruebas de infidelidad 
y adulterio, siendo éste delito para las mujeres. El marido, el abogado, el 
conserje se unen para impedir que Ana pueda ser libre haciendo uso de 
una la ley que está de su parte. Una ley que permite a los hombres de-
nunciar a sus mujeres por adulterio o abandono del hogar cuando ellos 
mismos son infieles. Incluso se adivina que estas cuestiones son un asunto 
de honor que afecta a las masculinidades ya que así se entiende la actitud 
del recepcionista de facilitar el trabajo a Serafín. 



61

Tampoco las masculinidades pertenecientes al ambiente alternativo dejan 
de ser patriarcales. Iván, quien inicia una relación sentimental con Ana, 
reproduce los mismos mandatos patriarcales de género, que se asemejan a 
las actitudes de Carlos, de control  hacia Ana y de un sentimiento de clara 
superioridad hacia ella. 

Bartolomé incluye un personaje homosexual masculino, el personaje de 
Andreu, cuya opción sexual se acepta de forma exclusiva en un círculo 
liberal. Andreu vive su homosexualidad en la clandestinidad consciente de 
la reprobación y condena social general.

En la película existen referencias a diversas situaciones de violencia         
hacia las mujeres. La tía Remedios habla de Charito, que no llega a apa-
recer en pantalla, la farmacéutica que pilló a su marido con su secretaria 
en Almería y que además de abandonarla, le pegó una paliza. Mención 
aparte merece la singular secuencia del autobús en la que una gitana baja 
cargada con sus cuatro hijos e hijas y embarazada del último. Una de las 
viajeras sugiere castrar al marido en contra de la opinión del conductor 
que insinúa que las mujeres tras el matrimonio deben asumir todos los 
embarazos. Las viajeras contestan que las mujeres no se casan para que les 
hagan una barriga cada año y reclaman mayor atención y consideración 
por parte de los hombres para no tener once y catorce hijos. El conductor 
para el autobús y amenaza con no continuar el viaje, a lo que las mujeres 
reaccionan con violencia. 

La película rompe con un buen número de estereotipos sobre el compor-
tamiento de las feminidades. Esta ruptura se da en dos planos diferentes. 
Ana realiza una ruptura física y estética que marca el punto de inflexión 
con el modelo tradicional que ha asumido hasta que decide dinamitarlo: 
no duda en llevar vestidos muy cortos, en iniciar una relación con Iván, 
en ir a pasar el fin de semana a casa de Paula, en fumar un porro..., en 
definitiva, Ana rompe con estos pequeños gestos, con innumerables cli-
chés atribuidos al comportamiento femenino. Además de esta ruptura de 
formas, existe una más profunda: Ana no renuncia a su libertad. No ne-
cesita a ningún hombre a su lado. Abandona en primer lugar a su marido 
y con posterioridad a Iván, su ligue veraniego en la carretera. Se da cuenta 
de que con esa relación no hace sino revivir los patrones matrimoniales       
patriarcales de los que ha intentado huir, en la que ella siempre va a estar 
en un plano de inferioridad. Dinamita de esta manera la sumisión feme-
nina al ideal matrimonial. Cuando su hija le dice: “mama, otra vez igual”, 
Ana contesta con firmeza: “no hija, esta vez no”. A Iván le dejará esta 



62

misiva “perdona Iván pero no. No quiero volver a lo mismo. Tengo que 
irme sola”105. Para Ana la soledad es una opción válida.

Otra ruptura se centra en la nueva forma en la que vive Ana su mater-
nidad. Uno de las relaciones más destacables y esperanzadoras que se 
establecen en la película es la relación que mantiene Ana con su hija Bár-
bara. La relación materno-filial se basa, en palabras de la propia Ana, en 
“hablar todo con naturalidad, sin secretos ni tapujos”. Existe entre ambas 
una verdadera voluntad de entendimiento y de diálogo que contrasta con 
la relación que tiene Ana con su madre. Se observa en Ana una intención 
consciente de educar a su hija en libertad, una clara intención de dialogar, 
en contraposición a la actitud de trasmitir modelos de mujer, basados en 
la sumisión y en la resignación. 

Vámonos Bárbara es un claro ejemplo de referencia para un público nece-
sitado de nuevos modelos de mujeres que luchan por romper las impo-
siciones patriarcales que en este caso se basan en someter a las mujeres 
a matrimonios rotos llenos de infidelidades, de ausencias y de silencios. 

3.1.2 Gary Cooper que estás en los cielos (Pilar Miró, 1980), lo perso-
nal es político y el precio de la libertad  

Gary Cooper que estás en los cielos, es la película más personal de Pilar Miró106. 
En una película intimista, construida a partir de silencios y de símbolos, 

105  La propia Bartolomé reconoce apunta lo abrupto del final: “el público que se esperaba una 
película tipo Alicia ya no vive aquí (Martín Scorsese, 1976), en el que impera un feminismo dulce, no 
estaba preparado para un mensaje tan corrosivo. Incluso sentía cierta molestia ante un final tan agrio”. 
Entrevista a Cecilia Bartolomé  por la autora, junio 2007.
106  Mucho se ha especulado sobre las implicaciones autobiográficas de esta película. La tercera 
película de Miró es la primera película cuyo guión ha escrito la directora. Existen múltiples referencias 
personales como el recuerdo al libro Mujercitas, la admiración por Gary Cooper, la música de la ópera 
Werther, la referencia al proyecto de adaptar la novela Los pazos de Ulloa de Emilia Pardo Bazán -que Miró 
nunca llego a realizar- las deterioradas relaciones familiares, con un hermano ausente y una madre a la 
que nada la une. Es una película personal porque narra una experiencia vital, enfrentarse a una  grave 
enfermedad, experiencia a la que Miró hubo de hacer frente en su vida por un importante problema 
cardíaco. Ella misma confirma la necesidad que sintió de contar las experiencias vividas en aquellos 
difíciles momentos: “hace cinco años tuve que someterme a una complicada intervención quirúrgica. 
Viví unos días de gran confusión, de angustia, de miedo (...), grabé en unas cintas magnetofónicas 
todas aquellas sensaciones, en mi opinión, irrepetibles (...,) Me encontré con una larguísima meditación 
de alguien desesperado que se cuestiona absolutamente todo con una bestial sinceridad, y ello me hizo 
pensar que necesitaba comunicar esta impresión a los demás. Me parecía que podía ser útil expresar 
una situación angustiosa con la serenidad de quien la ha superado”.  “A lomos de un tigre” en la revista 
La calle nº 141, 2 diciembre de 1980. Citado por Pérez Millán: Pilar Miró. Directora de Cine. Valladolid, 37 
Semana Internacional de Cine, 1992, pág. 172. Y es una película personal porque la acción transcurre 
dentro de un espacio concreto, como Televisión Española, medio en el que Miró trabajó durante 
años. Respecto a la elección de la profesión de la protagonista, Miró aclara lo siguiente: “en la primera 
versión (Andrea) era una profesora de instituto. El productor que entonces estaba interesado en el 
proyecto, José Vicuña, me comentó que sería mejor que tuviera un trabajo más moderno, en una 
galería de arte o algo similar. Y cuando estaba dándole vueltas, José Antonio Páramo me dijo ¿por 



63

Miro construye el personaje de Andrea Soriano (Mercedes Sampietro), un 
personaje frío, complejo, con el que es difícil empatizar. Es una periodista 
de éxito que se  encuentra en un momento en el que hace balance de su 
vida y se enfrenta a una realidad que no le gusta. 

El protagonismo del personaje de Andrea es absoluto. La historia se edifi-
ca desde su punto de vista y crea un retrato veraz y fiel de la dura realidad 
de las mujeres profesionales en el ámbito profesional del mundo de la te-
levisión. Nos encontramos ante un nuevo modelo cinematográfico, el de 
la profesional de éxito, construido a través de dos planos, la vida personal 
y la vida profesional, que claramente determina la primera. A través del 
devenir de la protagonista, una profesional de éxito que ha conquistado el 
espacio público y se mueve por él por derecho propio, se muestra en toda 
su crudeza las importantes e incluso traumáticas renuncias personales que 
supone tener una carrera profesional. 

Andrea dirige equipos masculinos que la respetan, se desenvuelve con 
soltura y tiene poder. Pero existen límites a su carrera ya que todavía no 
ha dirigido ninguna película. Su personaje denuncia esta dificultad de di-
rigir una película, proyecto que ambiciona desde hace diez años. Ella no 
quiere ser menos que Henry Ford, Howard Hawks o Alfred Hitchcock. 
Su carrera profesional, en la que se ha volcado, es sinónimo de libertad y 
de independencia económica. Ha defendido su autonomía personal por 
encima de cualquier otra faceta en su vida lo que le ha hecho renunciar a 
la maternidad. 

Andrea representa un modelo que ha transformado su forma de ser en el 
espacio público, pero que en el espacio privado arrastra las rémoras del 
pasado patriarcal burgués. Las contradicciones se visibilizan de forma es-
pecial en una secuencia protagonizada por Andrea y su amigo Julio (José 
Manuel Cervino). Ambos hablan de Pilar, la pareja de éste, que no llega a 
aparecer en pantalla. Julio la define como una mujer liberada con profun-
das contradicciones en su vida privada. Para Julio, Pilar es una mujer “li-
berada, lúcida, tan progre que dice que los hombres españoles estamos en 
la edad de las cavernas (…) la que intenta concienciar a las pobres mujeres 
de Vallecas, Pues dentro de estas cuatro paredes, a solas conmigo es sólo 
una niña burguesa, exclusivista, exigente y celosa. La viva encarnación del 
reproche”. Pilar representa  el modelo de  progre y acomodada feminista 

qué vas a buscar algo artificial, si tú tienes una profesión maravillosa, que es muy poco conocida por 
la mayoría y sobre la que tú conoces todo? Entonces traté de encajar lo que tenía escrito de la historia 
con este nuevo personaje y cuadraba incluso mejor que antes. Naturalmente, porque me movía en un 
ambiente que me era muy familiar”. Pérez Millán, pág, 168. 



64

que aspira a  sacar de la opresión a las obreras o amas de casa del prole-
tariado pero que en su vida privada se enfada porque su pareja no pide la 
anulación de su matrimonio. Las contradicciones son abundantes. Por un 
lado, al modelo de mujer liberada que muestra la película le resulta más 
fácil construir un nuevo discurso para el espacio público que aplicarlo a 
su vida privada. Las relaciones personales devienen complicadas. En una 
actitud que no cuenta con apenas referentes anteriores, se prima la vida 
laboral y el amor y la familia pasan a un segundo plano. Por otro, en los 
momentos previos a la legalización del divorcio, las esposas legales, las le-
gítimas tienen un reconocimiento social del que carecen las nuevas novias 
de sus maridos. Andrea lamenta haber asumido este modelo: 

“estás equivocado. Eso es lo que queréis creeros vosotros 
para sentiros más cómodos. Y algunas somos tan estúpi-
damente orgullosas como para representar ese tipo hasta el 
final”. 

El celo sobre su independencia hace que sus relaciones personales sean 
complejas. Mantiene con Mario (John Finch) una relación complicada. 
Como afirma Andrea, los dos necesitan ser el centro de la relación. De 
forma muy significativa, sus encuentros suceden en el espacio público. 
Andrea no cumple con el modelo de feminidad tradicional, no es sumi-
sa ni complaciente, ni espera resignada en el ámbito doméstico. Como 
consecuencia de esta actitud Mario se siente solo, sin afecto y cariño y 
le recrimina duramente sus reticencias hacia su persona; “esa forma que 
tienes de cercar tu territorio como si yo fuera un saqueador o un intruso”. 
También le reprocha haber decidido seguir adelante con un embarazo, 
que se malogrará, sin contar con su opinión. El tono de reproche es feroz: 

“te quedas embarazada y decides tener ese hijo. Lo decides 
tú sola. Incluso haces gala de tu decisión como si yo no tu-
viera nada que ver con él. Como si yo no fuera más que un 
inseminador elegido tras un sorteo”.

 Las actitudes de Mario y de Julio indican una masculinidad patriarcal que 
observan los cambios protagonizados por las mujeres que les rodean, 
pero que en última instancia no son capaces de asimilar las implicaciones 
de éstos. 

Otra de las grandes rupturas de la película es el tratamiento y representa-
ción del cuerpo de la protagonista. En un cine en el que abunda el desnu-
do femenino y un uso más que consciente de mostrar el cuerpo femenino 



65

para deleite del público, en Gary Cooper… el cuerpo se muestra como un 
campo de batalla. Miró fragmenta el cuerpo de su protagonista para hacer 
más visible la enfermedad de Andrea, su cáncer de útero, su embarazo 
extrauterino. Hace un uso consciente y político frente al uso voyeurístico. 
Para Begoña Siles, en el cine de Pilar Miró: “el cuerpo femenino no per-
tenece al ámbito de lo imaginario, sino de lo real corporal”107. Así, frente 
a un uso del cuerpo femenino como espectáculo en el que se visibilizan 
los pechos, las piernas o el vientre, como se puede observar en un buen 
número de películas de la época, Miro visibiliza el cuerpo desde su propia 
mirada. Ella es quien se desnuda y desea ver su cuerpo reflejado en el es-
pejo. La cámara se acerca a su vientre que hace más latente la enfermedad 
que le impide ser madre y pone en peligro su vida. 

Con el cuerpo se relaciona la sexualidad y la maternidad fallida bien sea 
por el propio deseo de Andrea de no ser madre o por la enfermedad que 
se lo impide. Tuvo un aborto hace años porque no fue capaz de afrontar 
la situación y no quería que la maternidad supusiese un freno a su carrera 
profesional108. Las mujeres deciden sobre sus propios cuerpos y eligen ser 
o no ser madres, aunque la decisión de no ser madres a la larga según Gary 
Cooper… lleva a replantearse las prioridades vitales. Además de Andrea, 
existen otra serie de personajes retratados en la película de forma más 
superficial. La madre de Andrea (Mary Carrillo) representa el modelo de 
mujer de avanzada edad muy bien posicionada económica y socialmente. 
La gran casa que habita, su modo de vestir, su asistencia al Concierto del 
Teatro Real, las joyas, indican una posición social privilegiada para una 
viuda perteneciente a la aristocracia franquista y una situación económica 
favorable que ha permitido a Andrea poder estudiar. La relación entre 
ambas es distante. A su madre le parece un milagro la visita de su hija. 
Aprovecha la ocasión para recriminarle su aspecto de agotamiento, su 
ropa y con especial intensidad, el que se haya ido a vivir sola. Es evidente 
por la frialdad y por el tono de reproche constante, que su hija no ha 
vivido la vida que ella hubiera deseado. Su independencia, sus actitudes e 
incluso su forma de vestir la alejan de los roles patriarcales de feminidad 
que representa la madre. Sirve su encuentro para humanizar a Andrea 

107  Siles Ojeda, Begoña: La mirada de la mujer y la mujer mirada (en torno al cine de Pilar Miró). Bilbao, 
Universidad del país Vasco, Servicio Editorial, 2006, pág. 145.
108  Según se desprende de la película, los abortos son una práctica habitual. Cuando uno de los 
directivos de la cadena, le ofrece dirigir la versión cinematográfica de la novela de Emilia Pardo Bázán 
Los pazos de Ulloa y ella duda por el delicado momento de salud que atraviesa, el directivo piensa de 
inmediato que pudiera ser por estar embarazada, por lo que propone un viaje a Londres para poder 
realizar un aborto legal. Andrea le responde con cinismo: “siempre hago coincidir los abortos con los 
fines de rodaje”. Llama la atención la naturalidad con la que se asume, un tema que socialmente estaba 
en plena discusión, como son los abortos. 



66

y mostrar sus referentes infantiles y juveniles como la novela Mujercitas, 
medallas de guerras pasadas y postales de cine109. 

Gary Cooper…es una película que con un tono amargo muestra con dureza 
la vida de las mujeres profesionales que trascienden el ámbito de lo do-
méstico. El personaje de Andrea posibilita la identificación con un nuevo 
modelo femenino. Miró es generosa con las secuencias en las que Andrea 
trabaja en Televisión Española. Visibiliza que es posible que una mujer se 
desenvuelva en ambientes masculinos, que es capaz de ser una excelente 
profesional. Se ayuda de una estética novedosa y cómoda, como panta-
lones o tacones de cuña, que la diferencian de forma clara del modelo de 
mujer tradicional que representa su madre. No obstante, la película de 
Miró en un momento en el que las mujeres carecían de nuevos referentes, 
desprende una especie de fatalidad; la fatalidad que parece estar destinada 
a cualquier mujer dispuesta a triunfar en su profesión que necesariamente 
debe renunciar a su vida personal y está abocada a la soledad.

3.1.3 Función de noche (Josefina Molina, 1981), crónica generacional 
de una estafa 

Función de Noche es una película única en la cinematografía española. A 
caballo entre la realidad y la ficción, ofrece un retrato despiadado de toda 
una generación, de forma especial de las mujeres que sufrieron las con-
secuencias de la socialización bajo los  dictados del patriarcado católico. 
Para Elena Oroz, “Función de noche (1981) es el único documental de la 
Transición española que interpela al franquismo desde un punto de vista 
de género”110. La teoría cinematográfica define la película como docu-
drama111. Josefina Molina aclara la cuestión: “nos proponíamos utilizar 
un lenguaje de ficción para contar una realidad (…) tenía que tener en 
mi mano todos los recursos cinematográficos para explicar esta historia, 
que era una historia muy sencilla. La historia de una mujer que en un mo-

109  Los referentes de Andrea son los referentes de la propia Miró. La importancia de la influencia de 
la película Mujercitas (George Cukor, 1933) adaptación de la novela juvenil femenina del mismo nombre 
escrita por Louise Mary Scott (1869) en una niña solitaria es confirmado por la propia directora: “una 
película fundamental en mi infancia es Mujercitas. Es una película que ha significado mucho para 
mí, porque evidentemente había en ella dos personajes entre los que yo me encontraba dividida: el 
personaje de Jo, la independiente a la que le gustaba escribir...y el de Beth, que era la tímida, la que 
tocaba el piano. Mujercitas es una película que veía constantemente. Siempre que la daban. Y me 
fascinaba, lloraba”. Pérez Millán, pág. 38.
110  Oroz, Elena: Función de noche.  Blogs and Docs  Revista on-line . [Revista Online].  4 febrero de 2008. 
<http://www.blogsandocs.com/?p=132>. [Consultado agosto 2012].
111  El docudrama es un género que se sitúa en las fronteras de la ficción y la no-ficción.  Para una 
completa definición sobre el género ver Maqua, Javier: El docudrama, fronteras de la ficción. Madrid,  
Cátedra, 1992.



67

mento determinado de su edad, hacía balance de su vida y se le caía todo 
encima porque no estaba contenta con lo que había hecho”112. El grito 
y el llanto de Lola Herrera es el reflejo de un proceso vital tan doloroso 
como valiente que surge tras la identificación de Herrera con el personaje 
de Carmen Sotillo, protagonista de la obra teatral Cinco horas con Mario di-
rigida por la propia Molina, adaptación teatral113 de la novela114 homónima 
de Miguel Delibes, que en aquellos momentos estaba interpretando Lola 
Herrera en el teatro. Como la propia Herrera indica en la película: “hacer 
de Carmen Sotillo, es hacer un poco de Lola Herrera (…) El Mario que 
conozco en esa caja es la cara tuya”. Esta identificación es la que precipita 
el proceso de crisis vital de la protagonista y la que dará lugar al proyecto 
de la película115. 

De forma paralela al proceso vital de la actriz, la cineasta Josefina Molina 
y el productor José Sámano tenían la intención de poner en pie un pro-
yecto comprometido con la realidad de las mujeres de la generación de 
Herrera y Molina, nacidas en la década de los 30. En palabras de la propia 
Molina: “nada me apetecía más que profundizar en la situación de una 
mujer de mi generación (…) Función de noche es el retrato de una mujer de 
nuestros días, sobre la que durante un tiempo hemos tenido un puesto de 
observación privilegiado. Y en el retrato de esta mujer, que valientemente 
ha querido exponer su interior ante la cámara, han salido también una 
época, y como no, el hombre con el que ha tenido dos hijos”116. Se obser-
va una intencionalidad por parte de Molina de abordar una problemática 
femenina emergente en la época de la Transición: “para mí, Cinco horas con 
Mario era fundamentalmente el grito de una mujer a la que nunca se había 
escuchado, magistralmente recogido por Delibes. Un grito contradictorio 
pero necesario, similar al que colectivamente se estaba dando desde el 

112  Función de noche. 25 Muestra Internacional de Cine y Mujeres de Pamplona. Presentación y coloquio. [Vídeo 
online]. IPES Elkartea, 9 de junio de 2011. <http://www.youtube.com/watch?v=rSfv3kNVa7o>. 
[Consultado agosto 2012].
113  Cinco horas con Mario, adaptación teatral realizada por Miguel Delibes, Santiago Paredes, José 
Sámano y Josefina Molina. Madrid,  Espasa Calpé, 1981.
114 Delibes, Miguel: Cinco horas con Mario. Barcelona, Destinolibro, 1995. (Decimonovena Edición).
115  Lola Herrera: “hacía unos meses que estábamos trabajando en el proyecto (…) un texto tan 
especial como el de Cinco horas me llevó a  terrenos personales. Al meterme todos los días en el 
personaje de esa mujer, paralelamente iba trabajando también mi vida. Iba contando la historia de 
Carmen Sotillo y eso me llevaba a imágenes, a cosas muy personales. Había caído mi ánimo muchísimo 
(…)  lo único que quería era estar sola (…) no tenía la capacidad de hablar, de comunicarme con los 
demás para contarles lo que me pasaba”. Función de noche. 25 Muestra Internacional de Cine y Mujeres de 
Pamplona. Presentación y coloquio. [Vídeo online]. IPES Elkartea, 9 de junio de 2011. <http://www.
youtube.com/watch?v=rSfv3kNVa7o>. [Consultado agosto 2012].
116  Molina, Josefina: Sentada en un rincón 45 Festival Internacional de Cine de Valladolid, Valladolid, 
2000,  pág. 105.



68

feminismo de los años de la Transición. Por eso teñí el escenario de color 
violeta, y por eso el decorado era de tela y formas cúbicas, como el de 
un ataúd por dentro, pues para mí en la obra no había sólo un cadáver, 
el de Mario, sino dos. El otro era el de una forma de ser mujer que te-
nía que desaparecer necesariamente”117. Así, en Función de noche confluyen 
por una parte el propio texto de Delibes adaptado por Molina, Santiago 
Paredes y José Sámano y la experiencia vital de Lola Herrera. El proyec-
to cinematográfico trasciende la intertextualidad y llega a la vida de sus 
protagonistas. Función de noche es el punto final de un proceso de actriz, 
cineasta y productor al que necesariamente se une Daniel Dicenta, el ex 
marido de Herrera. Molina afirma que “llegó un momento en el que era 
muy claro que toda la historia que queríamos contar tenía que basarse en 
una conversación que no habían tenido Daniel y Lola”118, conversación 
que propicia el proyecto cinematográfico quince años después de su se-
paración matrimonial. 

No es el objeto hacer un estudio intertextual entre la novela, la adaptación 
teatral y la película, pero dada la importancia del personaje de Carmen 
Sotillo en el proceso de gestación y su peso en el texto de referencia, vale 
la pena detener la atención aunque sea brevemente en ella, que en el juego 
de espejos que se establece, es superada por la propia Herrera. Para Nata-
lia Ardanaz “Lola comparte con Carmen Sotillo, (…) los mismos traumas 
psicológicos de las mujeres de su generación, convirtiéndose en la voz 
literaria de su propia experiencia. Una generación que ha sacrificado toda 
su vida al cuidado de su marido y de sus hijos, porque así le han enseñado 
que tenía que ser”119. Carmen Sotillo representa el modelo de mujer de la 
dictadura nacional-católica. Es significativo que sólo sea capaz de hablar 
con su marido cuando éste está muerto. Mario no la ha hecho feliz y ello 
hace que el monólogo de Carmen Sotillo esté lleno de amargura y dolor. 
Fue educada por su madre en la creencia de que “a una muchacha bien, le 
sobra con saber pisar, saber mirar y saber sonreír, y eso no les enseña ni 
el mejor catedrático”120, y es por ello que desea un futuro mejor para su 
hija, pero dentro del espacio doméstico de la subordinación que garantiza 

117  ibídem, pág.89.
118  Molina, Josefina. Función de noche. 25 Muestra Internacional de Cine y Mujeres de Pamplona. Presentación 
y coloquio. [Vídeo online]. IPES Elkartea, 9 de junio de 2011. <http://www.youtube.com/
watch?v=rSfv3kNVa7o>. [Consultado agosto 2012].
119  Ardanaz Yunta, Natalia: “Representaciones de género en el cine español de la Transición” en 
VV.AA: Actas del Congreso la Transición de la dictadura franquista a la democracia. Barcelona, Centred´Estudis 
sobre les Èpoques Franquista iDemocràtica, Universitat Autònoma deBarcelona, 2005, pág, 425. 
120  Delibes, Miguel: Cinco horas con Mario. Barcelona, Destinolibro, 1995, pág. 98. [Decimonovena 
edición. Primera edición en editorial Destino,  año 1966].



69

perpetuar el orden social y moral establecido. Para Carmen Sotillo leer 
y pensar son cualidades negativas: “¿para qué va a estudiar una mujer, 
Mario, si puede saberse?, ¿qué saca en limpio con ello, dime? Hacerse una 
marimacho, ni más ni menos, que una chica universitaria es una chica sin 
feminidad, no le des más vueltas, que para mí una chica sin sexy no es lo 
suyo, vaya”121. Se muestra contraria a que su hija se ocupe de la casa como 
lo ha hecho ella, pero no porque quiera una destino mejor para ella, sino 
porque considera que debe elegir mejor a su marido; un marido que le 
pueda proporcionar las criadas necesarias. 

La sexualidad que asume Carmen Sotillo es una sexualidad reprimida 
y sometida a la reproducción dentro del matrimonio. Muestra un claro     
desinterés por el sexo, consecuencia de su ignorancia sobre el tema y de la 
vinculación católica de la sexualidad con la reproducción. Carmen Sotillo 
es clara en el monólogo: “no seamos mezquinos con Dios, no mezclemos 
las matemáticas con esto”, “qué fácil se dice, que luego la que andaba 
reventada nueve meses desmayándose por los rincones era yo”122. Incluso 
existe un latente rencor hacia la posibilidad, remota por otro lado, de que 
se legalicen los métodos anticonceptivos: “que los del Concilio, en vez de 
andar todo el día de Dios revolviendo con que sí las píldoras esas, ya ves, 
a buena hora, cuando una ya está todo deformada, cargada de hijos, que 
tampoco es justo, me parece a mí, porque, o todas o ninguna”123. 

Carmen Sotillo es una mujer llena de prejuicios y de ignorancia, pero a su 
vez es un personaje cargado de contradicciones. Su concepción de la mas-
culinidad y de la feminidad es patriarcal. Asume la separación de espacios 
y de tareas. No concibe que los hombres asuman trabajos domésticos, 
incluso pasó vergüenza el día que Mario fue a hacer la compra, “que hay 
que ver el bochorno que pasé el día que Valen te pilló con la malla hacien-
do la compra, de desear que me tragara la tierra, fíjate”124. No se pueden 
finalizar estas breves referencias sobre su identidad, sin comentar las ideas 
que tiene Carmen acerca del papel que deben desempeñar las mujeres. 
El destino de las mujeres es ser esposas y madres y consecuentemente 
el espacio donde va a transcurrir su existencia necesariamente debe ser 
el espacio doméstico. Es por ello que las mujeres no pueden ni deben 
acceder al saber y a la cultura. No obstante, a pesar de asumir los dictados 
patriarcales del Estado y de la Iglesia, Carmen se rebela y le reprocha a 

121  Ibídem, pág. 37.
122  Ibídem, pág. 87.
123  Ibídem, pág. 163.
124  Ibídem, pág. 192.



70

Mario la poca consideración que ha tenido hacia su persona: “me da rabia 
que te vayas sin reparar en mis desvelos; sin una palabra de agradecimien-
to, como si todo esto fuera normal y corriente (...), que siempre me ha 
dolido tu pobre concepto de mí, Mario, como si yo fuera una ignorante 
o cosa parecida (...), veintitrés años pendiente de ti, como una mártir”125. 

Función de noche pone el acento en retratar la realidad de la generación que 
vivió su juventud en plena dictadura franquista. Construye su relato a 
partir de la realidad de la actriz Lola Herrera y del actor Daniel Dicenta. 
El protagonismo de Lola destaca por su implicación con el proyecto. Re-
presenta una feminidad que se encuentra a caballo entre el modelo tradi-
cional patriarcal y el nuevo modelo de mujer que protagoniza, como en 
el resto de películas analizadas, significativas rupturas. Lola es una actriz 
de prestigio que ha conquistado el espacio público y se ha liberado en lo 
profesional, pero en lo personal es víctima de los mandatos de género 
patriarcales. En esta ocasión interesan los aspectos vitales relacionados 
con el espacio privado y el análisis de las relaciones de poder entre femi-
nidad y masculinidad que se establecen en el matrimonio patriarcal. La 
conversación en el camerino subraya la domesticidad matrimonial que 
adquiere tintes políticos al trascender el espacio de lo privado y atestigua 
la importancia y relevancia del cine como fuente histórica.  

La educación amorosa y sentimental de Lola Herrera se limita a un novio 
con el que compartió silencios y poco más a lo largo de cinco años en 
su Valladolid natal. Se casó con Daniel Dicenta animada por el ensueño 
cinematográfico que despertó en ella su imagen de “ser arrollador”. De 
este modo, Lola Herrera, asume el modelo matrimonial de la dictadura, 
en el que una joven se casa sin excesivo conocimiento de la persona con 
la que debe compartir su vida, en una indisoluble unión católica,  con 
el pensamiento de que es este hombre es para toda la vida y es quien le 
va a descubrir el mundo. Androcentrismo posibilitado por la estructura 
patriarcal. 

La inmadurez de Daniel, la infidelidad y la mentira son algunas de las 
causas del fracaso del matrimonio. El tema de las infidelidades es clave 
para entender las bases sobre las que se sustentaban los matrimonios pa-
triarcales. La hipocresía y doble moral suple la imposibilidad de separarse 
que tanto hombres como mujeres asumen con diferentes consecuencias. 
Lola reconoce que en los primeros tiempos de su matrimonio le pidió 
explícitamente no enterarse de las infidelidades de su marido. Sus pala-

125  Ibídem,  pág. 33.



71

bras no dejan lugar a dudas: “no quiero que no me engañes nunca, sólo 
te pido no enterarme”. Estas melodramáticas palabras resumen la eficacia 
de la educación católica represiva que consigue que las mujeres asuman 
una pretendida inferioridad. La inexistencia del divorcio y la estrechez de 
horizontes mentales, unida a una estudiada falta de recursos, implica que 
las mujeres vivan la infidelidad con resignación y como un mal menor, 
más llevadero si no se enteran.

Otro de los temas clave de la película es la sexualidad. El fragmento de 
la conversación que se reproduce a continuación revela las nefastas con-
secuencias de una educación católica intransigente que niega a las mu-
jeres el conocimiento sobre sus propios cuerpos y el placer. Definir lo 
sexual como pecaminoso fuera del ámbito matrimonial y de la función 
reproductiva tiene consecuencias como la insatisfacción, el sentimiento 
de culpabilidad, la frustración, las carencias afectivas y el sentimiento de 
inferioridad. 

“Lola Herrera: yo necesito confesarte cosas. Tú me has 
engañado, me has puesto los cuernos todos los días o casi 
todos. Pero puede que ese engaño sea más pequeño que el 
que yo te he hecho. Yo soy una mujer que no he sentido 
un orgasmo en mi vida. Yo me casé virgen con los azaha-
res y con las historias esas... yo quería descubrir el mundo 
a través del hombre al que yo amase. Nuestro matrimonio 
tardó en consumarse. Yo no tenía conocimiento, no tenía 
una información. Yo no quería que nadie me contase su no-
che de bodas, que es lo que hacían las amigas. Que la única 
información directa que había era esa. Yo quería descubrir 
el mundo del amor a través del hombre con el que yo cono-
ciese el amor. Aquella Nochevieja que nos casamos (...,) yo 
estaba haciendo una función y pensando que iba a descubrir 
el mundo aquella noche. ¿Qué pasó aquella noche?

Daniel Dicenta: yo no me acuerdo exactamente. Lo que sí 
recuerdo perfectamente es que funcionar, no funcionó la 
cosa. Tú has tocado el tema yo no pensaba tocarlo. Vamos, 
ni se me hubiera ocurrido que pudiera surgir siquiera.

Lola: es que es un tema clave para mí.



72

Daniel: yo pensé exactamente ante determinadas formas de 
actuación tuyas a nivel de cama que esa virginidad no existía 
ya.

Lola Herrera: qué bonito, qué bonito lo que acabas de decir. 
O sea que era lo que decían las mamás. Había que mostrarse 
como una puritana (...) Este es un tema clave en mi vida. A 
partir de entonces, tengo cuarenta y cinco años y voy a hacer 
cuarenta y seis, he conocido cuatro hombres y nunca he sen-
tido nada (...). Para mí es una carga. Te he estafado a ti, me 
he estafado yo sola... ¿por qué? Pues porque dices, bueno, 
partiendo de unas bases, de que el arranque del matrimo-
nio pues este hombre que tiene tantas experiencias, que ha 
estado con tantas mujeres, yo será que soy una mierda, será 
que no funciono, y será que entonces para que se quede 
muy contento, pues “tas, tas, tas” para mantener ese ego de 
ese hombre maravilloso que es un débil... (...) Yo me sentí 
disminuida como mujer (...) lo esperaba todo. Yo me sentía 
tan mal porque pensaba que era una mierda. Y lo arrastro 
todavía. Tengo un complejo que me muero. ¡No me acepto! 
¡No me acepto! Me parezco un horror. Nos han educado 
muy mal, nos han estafado. Es la hipocresía por la hipocre-
sía (...) Tengo cuarenta y seis años y ya no voy a descubrir el 
amor (...) no creo en el hombre.” 

Las relaciones de amistad entre mujeres y hombres no eran usuales. Por 
lo tanto, las relaciones se establecían en clave sentimental y amorosa. La 
noche de bodas era vital para las mujeres ya que marca un antes y un des-
pués en sus vidas. Las palabras de Lola revelan que la única fuente de co-
nocimiento sobre la sexualidad eran las experiencias de las amigas, fuente 
de conocimiento limitada. Este silencio e invisibilidad contrasta fuerte-
mente con la educación y la iniciación sexual de los hombres, permitida y 
aceptada, e incluso fomentada. Otra terrible verdad que se despende de la 
confesión de la actriz es la necesidad de no defraudar a los hombres. Lola 
asume que, dada la experiencia anterior de Daniel, es ella quien falla y por 
ello finge, para que su marido no se sienta  en su hombría, otro ejemplo 
de victimización. El aparato doctrinal y propagandístico de la dictadura 
sin duda fue eficaz. 

Lola vive una feminidad carente de referentes más allá de la feminidad pa-
triarcal. Como ya denunciara desde la ironía Vámonos Bárbara las mujeres 
de su entorno se limitan a criticar a los hombres. Como si insultarlos y 



73

menospreciarlos fuera suficiente para superar la dependencia y sumisión. 
En el caso de Función de noche Lola afirma rotunda que no le gustaba el 
ambiente en el que el matrimonio se movía. Ella quería defender su rela-
ción y no caer en la crítica fácil y asumir el modelo matrimonial patriarcal: 

“yo odio el Café Gijón, aguantando a señoras que hablaban 
de sus intimidades matrimoniales en corro y se contaban sus 
cuitas de cómo lo pasaban. Yo quería defender lo nuestro”.

Lola vive con la sensación de haber llegado tarde a todo. Kathleen M. 
Vernon relaciona este sentir con una crisis específica de los personajes 
de las tres películas de las cineastas tratadas en este apartado: “la crisis 
que viven las protagonistas no refleja meramente la típica crisis de los 40, 
sino una especie de vértigo que corresponde a una sensación de vivir y 
hacer todo a destiempo. (…) En estas películas todos y todas viven un 
momento en el que las creencias y los actos ya no sincronizan con su 
tiempo. Al orden temporal lineal asociado con el progreso, el triunfo de la 
razón y la modernización, se opone un tiempo personal desigual, irregu-
lar e inestable”126. Herrera visualiza una sensación femenina común a su 
generación, que trasciende la mística de la feminidad. Como consecuencia de 
la desigual situación de poder en la sociedad y de la interiorización de la 
inferioridad femenina . Incluso llegan tarde a liberarse: 

“yo he sido tardía en todo porque otras mujeres se liberan 
divinamente y dicen yo hago mi vida y ya está. Yo no. Pen-
saba en mis hijos sobre todo. Que no podía defraudarlos”. 

Lola y Daniel han tenido dos hijos: Natalia y Daniel. Lola reconoce que 
éstos han supuesto una carga: “una carga maravillosa, pero carga”. La ne-
cesidad de sacar adelante a sus hijos, sin ningún tipo de ayuda económica 
ni apoyo por parte del padre, ha limitado su vida. Lejos de asumir una 
maternidad abnegada, confiesa el peso de la responsabilidad de la crianza, 
visibiliza las cargas de la maternidad: la dependencia y falta de libertad. 
Su confesión supera los límites de lo doméstico y personal y rompe con 
el imaginario patriarcal de la maternidad como algo sublime. También 
visibiliza la dificultad de sacar adelante a la prole desde el punto de vista 
económico, a pesar de ser Lola una mujer independiente gracias a su tra-
bajo como actriz de éxito. 

126  Vernon, Kathleen M: “Cine de mujeres en la Transición: la trilogía ‘feminista’ de Cecilia Bartolomé, 
Pilar Miró, y Josefina Molina”. En Palacio, Manuel (ed.): El cine y la transición política en España (1975-
1982). Madrid, Biblioteca Nueva, 2011,  pp. 151-152.



74

El viaje vital que comienza Lola Herrera es compartido en todo momen-
to, bien sea como espectador de su propio pasado o como parte activa 
de este proceso, por su ex marido Daniel Dicenta127. Daniel representa 
la masculinidad patriarcal. Se casó con Lola Herrera enamorado, cons-
ciente de que el matrimonio era la única posibilidad de tener relaciones, 
pero el compromiso matrimonial no impidió sus continuas infidelidades. 
Reproduce así el orden patriarcal por el que se le otorga a la esposa legí-
tima un lugar privilegiado y reconocido pero al mismo tiempo se recurre 
a otras mujeres como válvula de escape. Reconoce que su matrimonio 
fue un freno a su libertad: “es brutal, lo sé, pero en algunos momentos 
eras un estorbo”. De la misma manera vivió su paternidad. Más allá de 
su ausencia de sentimiento inicial hacia la misma: “quizá yo no he llegado 
a tener sensación auténtica de sentirme padre hasta años transcurridos. 
Esa sensación de decir, soy padre, vamos a celebrarlo, yo no la he senti-
do”. Daniel desatiende sus obligaciones como padre. Es, como ya se ha 
puesto de manifiesto, Lola Herrera quien ha tenido que criar y sacar a su 
hija y a su hijo adelante en soledad, sin el apoyo económico y sentimental 
del padre. Reconoce abiertamente los celos profesionales hacia el éxito 
de su ex mujer ya que no le era fácil asumir que Lola trabajara más que 
él. Las confesiones de Daniel demuestran cómo a pesar de la libertad de 
los hombres, a pesar de su superioridad, sufren las consecuencias de una 
sociedad patriarcal que les imponen unos mandatos, como la paternidad, 
para perpetuar la estirpe o la obligación y responsabilidad de mantener a 
sus familias y la exigencia de no mostrar los sentimientos, que les pesan 
de igual manera que a las mujeres las exigencias de cuidado y sumisión.

Existen otras presencias destacables en el film como la actriz Juana Gin-
zo o los hijos de Lola y Daniel. La actriz y locutora Juana Ginzo, amiga 
personal de Herrera es una mujer transgresora. Profesional pionera en la 
radio, al igual que Lola, es trabajadora y madre. Ha roto con los dictados 
patriarcales trascendiendo el espacio doméstico por medio de su trabajo 
y superando la sumisión al matrimonio mediante la separación e incluso 
tiene una relación con un hombre más joven que ella. Representa así un 
nuevo modelo de mujer liberada que ha roto con las cargas patriarcales. 
Natalia y Daniel Dicenta Herrera son los hijos del matrimonio. Forman 

127  Cabe señalar que, como se comenta en el coloquio del programa de Versión Española (TVE2) 
emitido el 25 de mayo de 2000, Daniel Dicenta tuvo que hacer frente a abundantes críticas por ser 
identificado como “el malo de la película” Función de noche en programa Versión Española (TVE2) 
[Vídeo]. Emitido 25 mayo 2001. Lola Herrera reconoce la generosidad y  compromiso de Dicenta 
con el proyecto: “se prestó, vio el material, y no se negó, aunque yo creo que en el fondo no estaba 
conforme”. Función de noche. 25 Muestra Internacional de Cine y Mujeres de Pamplona. Presentación y coloquio. 
[Vídeo]. IPES Elkartea, 9 de junio de 2011. <http://www.youtube.com/watch?v=rSfv3kNVa7o>. 
[Consultado agosto 2012].



75

parte de una nueva generación a la que el pasado franquista no les pesa 
ni determina sus vidas. Sus opiniones y sus experiencias sobre la sexua-
lidad son brutalmente antagónicas. La echadora de cartas, que represen-
ta un modelo femenino alternativo, el médico al que consulta sobre la 
operación de pecho, adelantando una práctica generalizada en décadas 
posteriores, e incluso el cura128, son personas reales que se interpretan a 
sí mismos. Son elementos externos que estructuran la conversación entre 
Daniel y Lola y que refuerzan la idea de encrucijada y cambio vital. Molina 
afirma: “lo que intentamos fue reconstruir todo lo que nos había dicho 
Lola. Reconstruirlo como fue en la realidad”129.

La mezcla de géneros, a caballo entre el documental y la ficción, acerca 
la película al público. La implicación de todas las personas que formaron 
parte del proyecto y especialmente las y los protagonistas, junto con la 
urgencia de tratar el tema de la opresión femenina y de la búsqueda de la 
identidad, entendida esta búsqueda como auténtica lucha, en un momen-
to histórico como el de la recién estrenada democracia española, hacen de 
Función de noche una experiencia fílmica destacable. 

Lola Herrera habla sobre la recepción de la película que coincidió en el 
tiempo con la representación de la función teatral y su influencia en el 
momento de su estreno: “como estaba en el teatro recibía muchísimas 
cartas porque estaba la película en cartel. Tengo una maleta  entera llena 
de cartas de mujeres de todas las edades que me hacían confesiones tota-
les. Se volcaban y me contaban su vida, sus problemas, muy identificadas 
con lo que yo hablaba en la película. (…) recibí también algunas cartas de 
hombres, ¡Eran tan distintas las cartas de los hombres! habían entendido 
de una forma tan distinta lo que pasaba… no todos pero sí la inmensa 
mayoría. Eso contrastaba con lo más próximo. Recibí un palo muy fuerte 
de gente muy cercana que me censuró violentamente. Desde tacharme de 
exhibicionista hasta todo lo que queráis. Hubo gente que me retiró el sa-
ludo. Eso fue muy duro pasarlo en el momento. La factura inmediata fue 
durísima. Pero eso me fortaleció mucho y me hizo fuerte para siempre. 

128  Es necesario apuntar que Herrera y Dicenta fueron una de las primeras parejas en solicitar la 
nulidad de su matrimonio ante las instancias de la Iglesia católica. La nulidad estaba (y está) reservada 
a influyentes familias o insignes folclóricas. Cuando Lola se enfrenta a la jerarquía de la Iglesia y 
hace frente a las preguntas censoras del cura rompe el indisoluble vínculo matrimonial y establece un 
punto de partida hacia un nuevo proyecto vital. Representa el momento en el que Lola Herrera decide 
romper definitivamente con su pasado. 
129 En Función de noche. [Vídeo on line]. 25 Muestra Internacional de Cine y Mujeres de Pamplona. 
Presentación y coloquio. IPES Elkartea, 9 de junio de 2011. <http://www.youtube.com/
watch?v=rSfv3kNVa7o> [Consultado agosto 2012].



76

Fue muy positivo”130. Y es que como la propia Herrera afirma, Función 
de noche “es una película que no está hecha desde el dolor sino desde la 
necesidad”131.

3.2  Las transformaciones en las representaciones de género 
desde el punto de vista de los cineastas 
 
3.2.1 Asignatura pendiente (José Luis Garci, 1977), toma de        
conciencia desde los límites establecidos 

Asignatura pendiente es la primera película que dirige José Luis Garci. Ro-
dada en el año 1976, y estrenada apenas cuatro meses después, ofrece un 
retrato sentimental de la España democrática. Asignatura pendiente junto con 
Solos en la madrugada  (1978)132 y Las verdes praderas  (1979)133, forma parte 
de una trilogía cinematográfica centrada en los problemas generacionales 
de la clase progre y acomodada. Para Álvaro del Amo Asignatura pendiente 
refleja un doble conflicto generacional: “el abogado progresista, en plena 
treintena, soportaba, por un lado la violencia correosa e injusta del régi-
men y, por otro lado, le atormentaba la certeza de que había perdido la 
juventud, ahogada por la rigidez social y moral de la época”134. 

130  Ibídem.
131  Ibídem.
132  En Solos en la madrugada, título que alude al programa radiofónico nocturno dirigido por el 
protagonista, repiten tanto José Sacristán en el papel de Jose, el nostálgico, descreído y triste periodista, 
como Fiorella Faltollano, en el personaje de Elena (en ambas películas el nombre es el mismo), pero 
en este caso, son una pareja separada . En Solos en la madrugada, el protagonismo de Elena es menor, ya 
que comparte cotas de pantalla con el personaje de Maite (Enma Cohen), filósofa y antropóloga que 
representa a diferencia de las dos Elenas, el rol femenino liberado: mujer progre, Jose la define como 
“hija de padre de derechas con mucha pasta”. Posee estudios universitarios, liberada sexualmente, 
viajera, sin ataduras e inhibiciones. Incluso ha abortado. Se observa una evolución del personaje de 
Elena de Asignatura pendiente y de la Elena de Solos en la madrugada. Es una mujer que trabaja por lo que 
ha trascendido el espacio doméstico. Su evolución es notable en contraposición al personaje de Jose,  
anclado en la nostalgia y en cierta amargura por todo lo perdido, por todo lo que no ha podido vivir. 
Al igual que en Asignatura pendiente, en su segunda película, Garci muestra interés por el papel pasado, 
presente y futuro de las mujeres en la sociedad española. Prueba de ello son los mordaces, cínicos e 
incluso crueles comentarios de Jose en su programa de radio o el siguiente comentario que condensa 
la realidad de las amas de casa españolas, sometidas a las responsabilidades del cuidado familiar sin más 
aspiraciones que vivir a través de sus maridos: “eras muy pesada. Pretendías vivir a través mío. Claro, 
los niños eran muy pequeños y te pasabas la vida metida en casa, lo cual era muy jodido. Tú querías que 
yo llegara como Miguel Strogoff, el correo del zar a contarte mi vida, a hacértela vivir”.  
133  En Las verdes praderas José (Alfredo Landa) y Conchi (María Casanova), cierran la trilogía 
costumbrista de Garci sobre la clase progre y acomodada. En esta ocasión el director se muestra 
mucho más interesado en retratar la nueva generación de españoles que se ha olvidado de la política y 
del pasado y se han imbuido de lleno en la sociedad consumista.
134   Amo, Álvaro del: La comedia cinematográfica española Madrid, Alianza, 2009,  pág. 293.



77

Asignatura pendiente fue un fenómeno sociológico por su inmediatez, por 
su temática -recoge hechos y sucesos políticos, sociales y culturales de 
los que estaba pendiente todo el país (muerte de Franco, presos políticos, 
amnistía)-, por su tono bondadoso y por la necesidad del público de refe-
rentes en los que reflejarse. Como ya se ha apuntado, lejos de las propues-
tas de ruptura que plantean las cineastas, el personaje de Elena (Fiorela 
Faltollano) se transforma dentro de lo que Ana Martín y Marina Díaz 
denominan como modernización controlada. Para estas autoras, el personaje 
de Elena representa: “a esa franja femenina de mujeres que sin adscribirse 
a un formato de afirmación feminista, sí buscan estar con los tiempos y 
romper con lo que han tenido que asumir y que coartaba su libertad de 
buscar su propia identidad. Desde el conservadurismo de una posición 
tradicional de esposa y de madre, representará los cambios que va per-
mitiendo la sociedad al grueso de las mujeres de este país, o al menos a 
aquellas que pueden seguir en espacios tradicionales, pero conectadas con 
la avanzada cultural y política de la izquierda. En resumen, asume una 
modernización controlada”135. Otra de las grandes claves del éxito es la 
crónica sentimental que Garci realiza a través de la relación entre Elena y 
Jose (José Sacristán). Elena, ama de casa, aburrida y desencantada y Jose, 
abogado laboralista se reencuentran tras vivir una relación sentimental 
llena de miedos y de represión sexual en la España franquista en su ya 
lejana adolescencia. Tras este primer encuentro inician una relación adúl-
tera a través de la cual se extraen las claves de las transformaciones en la 
sociedad española a partir de la forma de relacionarse de las personas.

La pareja comparte el protagonismo, pero al estar confinada Elena al 
espacio doméstico, necesariamente sobresale el de Jose. Existe una in-
tencionalidad consciente por incluir en la película la problemática del         
desencanto de las amas de casa y del reconocimiento de una situación de 
inferioridad y de marginación respecto a los hombres. Elena representa el 
modelo de ama de casa burguesa de la Transición. La desahogada situa-
ción económica de su marido posibilita una organización familiar basada 
en la división de espacios y de trabajos. A Elena le corresponde el espacio 
doméstico y la intendencia familiar. Lejos de sentirse feliz y realizada, se 
siente sola, aburrida e inútil. Tanto que incluso ha pensado en matricu-
larse en la Universidad. Elena toma conciencia de su situación a partir de 
la relación con Jose. Para Elena comenzar una relación adúltera con Jose 

135  Martín Morán, Ana; Díaz López, Marina: “Haciendo estudios culturales: la asignatura de las 
fulanitas. Mujer e imaginario masculino pensados a través de dos estrellas femeninas del cine de la 
Transición”. En: El cine español durante la Transición democrática (1974-1983) IX Congreso de la Asociación 
Española de Historiadores del cine. Madrid, Academia de las Artes y Ciencias Cinematográficas de España 
y Asociación Española de Historiadores de Cine, 2005, pág. 189. 



78

implica “romper con todo. Para ti es otra cosa, es más normal”. Rompe 
con los mandatos patriarcales relacionados con el matrimonio católico de 
obediencia y fidelidad y se libera a través de la sexualidad. Los complejos 
que Elena tiene respecto a su cuerpo y su sexualidad son lógicos en una 
sociedad  educada en la creencia de que las mujeres son la representación 
del pecado y que considera la desnudez y la sexualidad como algo nega-
tivo y sucio. 

Como ya ocurría en Función de noche de nuevo sale a relucir el tema de 
la noche de bodas. En una sociedad patriarcal se ensalza el valor de la 
virginidad que se reserva para el matrimonio y la noche de bodas. Así, 
los personajes femeninos de estas películas visibilizan una problemática 
femenina relacionada con el desconocimiento de su propia sexualidad y 
de la carga ideológica que pesa sobre sus cuerpos. 

Elena entiende que la solución a sus problemas no viene de la relación 
que mantiene con Jose ya que reproduce los mismos roles matrimoniales 
que la oprimen. Él está ausente y ella espera de nuevo, paciente y abnega-
da y llena de reproches. Cuando la pareja asume el sin sentido de conti-
nuar, Elena define lo que significa ser mujer en España: 

“yo también me agarré a ti como un clavo ardiendo, pero 
por otras razones. Yo soy una mujer que siempre es algo 
mucho peor en este país. Me enamoré de Paco, me casé, lue-
go las dos niñas, la casa, los sábados al cine. Y pasa el tiempo 
y llegas a pensar que la vida es así. Si yo hubiera tenido más 
cosas que mi marido y mis hijas... ¡pero las mujeres, al me-
nos la mayoría, tenemos tan poco!”. 

Y es que a las mujeres españolas en la sociedad patriarcal no les corres-
pondía nada.

El personaje de Elena está confinado en el espacio doméstico. Existe una 
secuencia que refuerza y remarca este encierro. Elena se encuentra hun-
dida y en ese momento suena en la radio un anuncio sobre la tricotadora, 
“un pequeño vicio” que se vende como solución al paro femenino. Esta 
solución viene dada según este anuncio por el trabajo en el sector textil. 
Garci refuerza así la angustia femenina y muestra una presión exterior que 
viene desde los medios de comunicación. Las mujeres pueden trabajar 
pero en trabajos escasamente remunerados, que son una prolongación del 
trabajo doméstico y que se realizan en los hogares. Hay más referencias a 
la vinculación de Elena con el espacio doméstico. En las conversaciones 



79

que Elena y Jose  mantienen a lo largo de la película, se observa en éste 
cierta ironía al hablar de las obligaciones de Elena: “¿qué tal va esa lim-
pieza? ¿has hecho ya las camas? ¿has pasado la aspiradora?” Para justificar 
un encuentro entre los amantes la solución es decirle al marido de Elena 
que ha salido de compras y se ha quedado a comer en Galerías. El escaso 
ocio femenino de las mujeres de una clase social acomodada consiste en 
ir de compras. 

Jose representa un modelo masculino de hombre progre que, si bien ha 
reivindicado la libertad política en un régimen dictatorial, su actitud res-
pecto a las mujeres se rige por modelos de comportamiento machistas 
similares a los hombres de la derecha. De modo jocoso su compañero 
del bufete de abogados le recriminará: “cada día te pasas más a la dere-
cha. Ya hasta querida”. El personaje muestra las contradicciones de la 
masculinidad de los hombres de izquierdas que mantienen los privilegios 
patriarcales en una sociedad en la que luchan por la libertad en el espacio 
público pero en el espacio privado mantienen estos mismos privilegios, ya 
que no consideran que la lucha por los derechos humanos de las mujeres 
sea una  prioridad en la agenda política. En el caso de que se asuman, lo 
hacen como reivindicación formal, pero no llegan a transformar sus ac-
titudes en el ámbito privado. Incluso Elena le echa en cara que nunca la 
haya considerado como una mujer madura.

Asignatura pendiente visibiliza una problemática común en la sociedad es-
pañola: la opresión del ama de casa y su sumisión a la familia y al matri-
monio y a un ideal de amor romántico. A diferencia de las películas de las 
cineastas analizadas, la película de Garci apela al sentir del grupo femeni-
no mayoritario cuyo modelo ha sido el imperante. Sin el tono drástico de 
ruptura de aquéllas, ofrece un retrato naturalista en la que espectadoras 
y espectadores pueden reconocerse. La evolución del personaje de Elena 
y el inmovilismo del personaje de Jose dentro de los límites establecidos, 
ofrece nuevas posibilidades de identificación a pesar de las pocas esperan-
zas que trasmite la película. 

3.2.2 Tigres de papel (Fernando Colomo, 1977), la juventud progre 

Tigres de papel, ópera prima de Fernando Colomo, realiza un retrato ge-
neracional de una parte de la juventud progre madrileña que ha vivido la 
dictadura pero que por su edad asume sus consecuencias desde situacio-
nes no traumáticas. Frente al sentido trágico de la existencia y desencanto 
que trasmiten los personajes de Asignatura pendiente, los y las protagonistas 
de Tigres de papel desprenden un entusiasmo propio de quien es consciente 



80

de vivir un momento de cambio y libertad. Tigres de papel, película que 
inauguró lo que se ha dado en llamar comedia madrileña, en un tono lúdico, 
informal, intrascendente y alegre huye de cualquier intención dogmática, 
militante y también de la nostalgia. Destaca por el retrato cuasi docu-
mental de los usos y costumbres de un segmento de población como la 
juventud acomodada y combativa. Esta juventud se define por su ateísmo, 
inconformismo, preocupación política, social y cultural y por una toma de 
conciencia sobre los problemas de la convulsa realidad española, caracte-
rizada según ellos y ellas entre otros aspectos por “una sequía cultural”. 
Colomo refuerza la idea de inmediatez y crítica de su obra: “siempre digo 
que he hecho una película de época. Tiene algo de documental, una espe-
cie de sinceridad. Está rodada en casas de amigos y no había nadie de ves-
tuario o de decoración. Si hubiera sido en plan de mostrar a unos chicos 
que luchan, de hacer un retrato heroico, no aguantaría el paso del tiempo, 
pero como tiene un punto de vista crítico, no atacando a los personajes 
pero sí mostrando lo que tienen de bueno y de malo, se conserva bien”136.

Existen más personajes masculinos que femeninos. Desde el inicio de la 
película se presenta a los personajes femeninos como parte activa de las 
acciones que los protagonistas llevan a cabo. Se observa un clima y un 
ambiente más propicio para el conocimiento y el entendimiento entre 
géneros. La acampada, las reuniones, la asistencia al mitin político, en de-
finitiva la conquista por parte de las mujeres del espacio público, favorece 
una normalización de las relaciones. Las mujeres acceden al espacio públi-
co no sólo para trabajar, también para participar en los acontecimientos. 
Por otro lado, se aprecia un cambio de actitudes y una clara relajación de 
la férrea moral católica. Los hombres friegan, las mujeres estudian y tra-
bajan, los matrimonios se rompen, las personas se relacionan entre sí con 
naturalidad y libertad, dando paso a la amistad entre mujeres y hombres.

El personaje femenino principal es el de Carmen (Carmen Maura). Re-
presenta el modelo de mujer progre, separada y hippie. Lejos de vivir su 
realidad como algo conflictivo, lejos de luchar por definir su identidad, 
como ocurría en las películas hasta el momento analizadas, Carmen vive 
su feminidad en un ambiente normalizado y receptivo a los cambios es-
tructurales que está viviendo la sociedad española. A pesar de que el pro-

136  Montero, Pablo; Utrilla, David: El Efecto Colomo en Paisano, J. Javier (ed.). Huelva:
Festival de Cine Iberoamericano de Huelva, D.L., 1998. Citado en Lara Martínez, María: “Fernando 
Colomo” [Tesis doctoral]. Director: Fernando Huertas Jiménez. Universidad Complutense de Madrid 
Facultad de Ciencias de la Información. Departamento de Comunicación Audiovisual y Publicidad I, 
2011, pág. 69. <http://eprints.ucm.es/13476/1/T33164.pdf> [Consultada en marzo 2012]. 



81

gresismo se diluya según avanza el metraje, su personaje ofrece un nuevo 
modelo de mujer que ha roto con la feminidad del pasado. Las mujeres 
españolas están aprendiendo a ser modernas, pero el camino no es fácil. 
La promiscuidad, una de las actitudes de la época, no llega a satisfacer a 
Carmen. Detrás de la fachada de mujer autónoma y libre existen claras 
fisuras. Como le confiesa a Alberto, Carmen tiene problemas con el sexo 
porque le da la impresión de que los hombres la utilizan:  

“es que verás. Yo tengo muchos problemas (…) tengo pro-
blemas con el sexo. Al principio cuando me separé de Juan 
estaba genial. Me lo pasaba bomba. Era capaz de enamo-
rarme de un tío en 24 horas y luego pasaba una temporada 
divina y se me pasaba. Pero de repente, no sé, ha ido todo 
a peor. Yo he empezado a sentirme mal. Y en cuanto un tío 
empieza a meterme mano me corta. Me da la impresión de 
que me utilizan, de que sólo van a acostarse conmigo y de 
que nadie me quiere (…) veo a todos los tíos como tigres 
dispuestos a lanzarse sobre la presa”. Cansada de relaciones 
que le resultan insatisfactorias, se confiesa: “harta de crear-
me dependencias”.

Se plantea vivir sola. La soledad, es una opción válida y deseable frente a 
dependencias románticas que no funcionan, por lo tanto, los horizontes 
se ensanchan, los límites de la feminidad se dinamitan. 

Carmen mantiene una relación civilizada y más que cordial con Juan (Joa-
quín Hinojosa), su ex marido. Juan vive solo en el domicilio conyugal y 
Carmen vive en casa de sus padres con el hijo que tienen en común. Se 
crean nuevas formas de organización familiar que implican que la mater-
nidad ya no se vive de manera traumática y exclusiva. Las rupturas matri-
moniales dejan de ser un tema tabú y se representan con una naturalidad 
que huye de hipocresías y de cualquier tratamiento trágico. Tigres de papel 
ofrece su particular punto de vista sobre las consecuencias de las separa-
ciones desde una mirada cómica, de forma especial sobre la relación de 
los personajes de Alberto (Miguel Arribas) y María (Concha Gregory). 
El matrimonio que se ha separado, comparte el domicilio conyugal por 
semanas. El intento de afrontar las nuevas situaciones de una forma ci-
vilizada roza lo ridículo. Alberto, harto de su deambular le grita a su ex 
mujer: “esta es mi casa, qué cojones, el contrato está a mi nombre. Estoy 
harto de ir haciendo el gilipollas por ahí. Y si no te gusta, te vas, y si te 
vas, te denuncio por abandono del hogar”. Sus palabras desenmascaran 
un progresismo que esconde un machismo atávico basado en un histórico 



82

ejercicio del poder. A pesar del tono cómico, las palabras de Alberto de-
muestran además de una realidad jurídica discriminatoria, una posibilidad 
de ejercicio autoritario del poder y una progresía, como ya ocurriera en 
Asignatura pendiente, que asume los cambios políticos en el espacio público 
pero no en el privado, por lo que las masculinidades son patriarcales. 

Otro de los personajes femeninos destacables es el de la vecina, inter-
pretado por Enma Cohen. La "ácrata del piso de arriba" es licenciada en 
Filosofía pero trabaja de chacha. Colomo introduce, consciente o incons-
cientemente, el problema de las mujeres en el mundo laboral. Su perso-
naje participa del tono lúdico de la película.  Del mismo modo que otros 
personajes secundarios como el personaje de Begoña (Carmen Maura) en 
Gary Cooper…ofrecen breves pinceladas sobre la realidad de las mujeres 
en el mundo laboral y en el ámbito social. 

A pesar de la naturalidad y la creciente libertad en las relaciones entre 
géneros, se constatan diferentes fricciones entre feminidades y masculini-
dades. Estas diferencias ya no se limitan al ámbito sexual, como en las pe-
lículas del destape. Tigres de papel y Asignatura pendiente inician una dialéctica 
de género que muestra un cambio más que significativo en las representa-
ciones de género. Las mujeres ya no se resignan ni se callan. El personaje 
de Carmen interioriza y hace suyo el incipiente lenguaje feminista de la 
época que sin duda revela una toma de conciencia de la opresión patriar-
cal que se hace pública. A su ex pareja le dirá: “siempre me reprimes. 
Siempre tratas de cortarme para mostrar tu superioridad”. El personaje 
de Juan le echa en cara su feminismo: “vale, pero luego no digas que te 
discrimino (...), Mucho hablar de comportamientos machistas y todo eso, 
pero cuando os dicen las cosas cara a cara no sabéis qué responder”. Las 
masculinidades progres responden y se resisten. 

La estética forma parte de la identidad de los personajes. Les infiere ca-
racterísticas de modernidad y las diferencia. El personaje de Carmen rom-
pe con la estética habitual de la representación cinematográfica de las 
mujeres. Al igual que Julieta Serrano en Vámonos, Bárbara, y que Enma 
Cohen, son mujeres hippies y/o progres para quienes su indumentaria, su 
peinado, se convierte en un signo y símbolo de identidad que las distin-
gue del resto de mujeres, en su inmensa mayoría el colectivo de amas de 
casa, esposas y madres. La estética masculina también se transforma. Los 
hombres ya no llevan traje, llevan barbas, vaqueros y sandalias. Incluso los 
espacios vitales en los que los personajes se mueven -en concreto la casa 
de Juan- están llenos de nuevas referencias; placas de calles con el nombre 
Calle de libertad y carteles que rezan Mañana no existe o el sorprendente Dios 



83

es ella por la subversión que lleva implícito un lema que alude a la divinidad 
con género femenino.





85

Capítulo 4. Representaciones de género en la come-
dia española de los 80. De la comedia madrileña de 
Fernando Colomo y Fernando Trueba a la comedia 
subversiva de Pedro Almodóvar
4.1 La comedia madrileña de los 80

En la década de los 80 destaca la ciudad de Madrid en el ámbito cultural. 
La movida madrileña, para bien y para mal, marcará el panorama cultural de 
la década. No es el objeto de esta investigación analizar el fenómeno137, 
que tendrán su reflejo cinematográfico en Qué hace una chica como tú en un 
sitio como este? (1978) y en las primeras películas de Almodóvar. Interesa 
destacar la importancia de Madrid como epicentro cultural y político, con 
la permisividad y comprensión del alcalde Enrique Tierno Galván. En 
esta coyuntura de efervescencia creativa tres cineastas inician su anda-
dura: Fernando Colomo, Fernando Trueba y Pedro Almodóvar. Los dos 
primeros, con sus necesarios matices, ya que ni todas sus películas son co-
medias, ni están rodadas en Madrid, comparten las suficientes caracterís-
ticas como para ser analizadas como un conjunto, bajo la denominación 
de comedia madrileña138.

Fernando Colomo y Fernando Trueba comparten aspectos en sus bio-
filmografías. Colomo estudió la especialidad de decoración en la Escuela 
Oficial de Cine. Trueba  en la en la Facultad de Comunicación de la Uni-
versidad Complutense de Madrid por el cierre de la EOC. Ambos tienen 
un interés cinéfilo que sacian leyendo revistas como Cine Estudio o Film 
Ideal139 y viendo películas siempre que tienen ocasión. Sus referentes no 

137  De entre la abundante bibliografía sobre la movida madrileña se recomienda consultar las obras 
Gallego, José Luis et al.: Sólo se vive una vez: esplendor y ruina de la movida madrileña. Madrid, Ardora, 1991. 
Grijalba, Silvia; Marcos, José Miguel: Dios salve a la movida Madrid, Espejo de tinta, 2006. Lechado, 
José Manuel: La movida: una crónica de los 80. Madrid, Algaba, 2005 y Antonio Moreno y Alejandro 
Caballero: Frenesí en la gran ciudad [Vídeo] TVE. Emitido 21 octubre 2011. [Consultado el 8 de marzo 
de 2012]. Las mencionadas obras analizan en su totalidad el fenómeno musical. Destaca la escasez de 
mujeres en el ámbito de la movida salvo la omnipresente Alaska, la cantante Ana Curra o el grupo 
punk Las Vulpes con su mítico y censurado tema “Me gusta ser una zorra”. 
138  Según Colomo, el término se acuñó en el Festival de San Sebastián para identificar una serie de 
comedias cuyos cineastas eran madrileños: “creo que son cosas que inventan los críticos porque tienen 
que decir algo después y en medio. Me parece que fue en un Festival de San Sebastián. Al principio  
debieron decir, ¿qué películas hay? una rusa, dos americanas,  una francesa, una checa y dos comedias 
madrileñas. A Woody Allen no le dicen que haga comedia neoyorquina ni a Eric Rohmer que haga 
comedia parisina”. La vida alegre [Vídeo]. En  programa Versión Española (TVE1), emitido el  18 de 
junio de 2011.
139  Para saber más sobre estas revistas, ver: Tubau, Iván: “Film Ideal y Nuestro Cine. Tendencias de 
la crítica cinematográfica española en revistas especializadas, años setenta”. [Tesis Doctoral]Barcelona, 
Universidad de Barcelona, 1979.  [Consultado diciembre 2012]. que posteriormente desarrolló en las 
publicaciones: Crítica cinematográfica española: Bazin contra Aristarco: la gran controversia de los años sesenta: 
conversaciones con Félix Martialay, Juan Cobos, José Monleón... Barcelona, Universitat de Barcelona, 1983 y 



86

son los directores de cine español de la generación precedente. Antes de 
dirigir largometrajes, dirigen un buen número de cortometrajes, en cuyos 
rodajes aprenden el oficio de cineastas. Sus primeras películas tienen un 
presupuesto mínimo y producciones en régimen de cooperativa o son 
auto producidas, hechos que marcan su estilo y les dan la libertad creativa 
que necesitaban. El propio Colomo dirá “teníamos una gran euforia crea-
tiva, pero no teníamos mucho dinero”140. Son películas protagonizadas 
por actores y actrices que no eran profesionales o que estaban empezan-
do su carrera como Carmen Maura, Concha Gregory, Marta Fernández 
Muro, Antonio Resines u Óscar Ladoire. Los integrantes del equipo téc-
nico tampoco tenían experiencia en la profesión. Los personajes son re-
conocibles y sus vivencias y problemas cotidianos. El sonido directo, con 
escasa tradición en el cine español, imprime cercanía. Estas características 
facilitaron su conexión con el público, e hicieron que fueran películas 
populares y que sin apenas inversión publicitaria la gente acudiese a los 
cines. 

La comedia madrileña transforma el género. Rompe con los esquemas 
anteriores y se renueva con nuevos personajes, nuevas representaciones 
de feminidades y masculinidades, nuevas temáticas y un notable éxito de 
crítica y público. Juan Carlos Ibáñez afirma que la comedia supone un es-
pacio de ruptura: “para un determinado grupo de cineastas que debutan 
en la transición, como Pedro Almodóvar, Fernando Colomo o Fernando 
Trueba, sí  parece constatable al menos que la comedia se convierte en un 
espacio de ruptura, tanto con los esquemas del género como con las pro-
pias formas discursivas del cine español. Y ello en la medida en la que se 
alimentan de un background social y cultural que poco o nada tienen que 
ver con lo vivido en décadas anteriores; (…) la realidad en la que se ins-
pira la nueva comedia está muy lejos de la España miserable, reprimida y 
acomplejada que retratan las comedias de Luis García Berlanga o Fernan-
do Fernán Gómez”141. Ibáñez afirma también que esta ruptura permite 
un uso ideológico del cine, en contra de la opinión generalizada del escaso 
compromiso de estos cineastas: “esta comedia ‘sin pretensiones’ se con-
vierte así pues en una opción premeditada e ideológica, en la medida en la 
que se trata de un género doblemente eficaz: como convención ajustada a 
la intención provocadora, cínica y depurativa de la nueva cultura, y como 

Hollywood en Argüelles: cine americano y crítica española. Barcelona, Universitat de Barcelona, 1984.
140  Colomo, Fernando: ¿Qué hace una chica como tú en un sitio como éste? [Vídeo]. Colección “Un país de 
cine”. Diario El País, nº 42, 2003.
141  Ibáñez, Juan Carlos: “Comedia sentimental y posmodernidad en el cine español de la Transición 
a la democracia”. En Palacio, Manuel (ed.): El cine y la transición política en España (1975-1982). Madrid, 
Biblioteca Nueva, 2011,  pág. 108. 



87

vehículo narrativo para comunicar en un lenguaje popular y accesible, que 
se construye a partir de las experiencias compartidas y del reciclaje de ico-
nos y referencias procedentes de la cultura mediática”142. Colomo incide 
en la idea de cambio respecto a los referentes anteriores: “buscaba otro 
tipo de cine que hablara de cosas cotidianas. Teníamos la sensación de 
pertenecer a otra generación. Buscábamos un estilo de interpretación di-
ferente, por lo que elegíamos a amigos en lugar de a actores profesionales 
para nuestros proyectos porque precisamente queríamos que no pareciera 
que estuvieran interpretando”143.

La apuesta por un modelo independiente de producción, por el amor 
como tema central, por un estilo natural, referencias compartidas y el 
cuestionamiento de los referentes son los cuatro rasgos que definen la 
comedia madrileña144. El protagonismo de los personajes femeninos, su 
tratamiento y el reflejo de su evolución son una de las características que 
definen y diferencian a estas películas del resto de películas del período. El 
punto de vista en la mayor parte de sus películas es masculino, pero frente 
a masculinidades indefinidas y a la deriva destacan las feminidades impa-
rables y resueltas. Para Juan Carlos Ibáñez, “las chicas de las nuevas come-
dias son mujeres resueltas, autónomas y libres, y expresan sus necesidades 
y sentimientos con naturalidad, en el marco de una intimidad cotidiana y 
doméstica (a diferencia de la cotidianidad dislocada y excesiva en la que se 
mueven las heroínas de Almodóvar). Ellas dominan la situación, y deci-
den cuándo y cuánto distanciarse de ellos, y cuando volver o no a retomar 
una relación. La presión de las instituciones tradicionales (familia patriar-
cal, educación, matrimonio, etc.) nada cuentan ya en las grandes ciudades 
de la España democrática y el disfrute de la sexualidad ha dejado de ser 
un problema”145. Para Ana C. Bugallo, para quien el amor, las relaciones 
heterosexuales, el adulterio y la explotación de la sexualidad siguen siendo 
los hilos conductores de las comedias, la gran transformación vendría de 
la nueva representación de los personajes femeninos y del traspaso de las 
relaciones de poder que este hecho supone: “la representación de la mujer 
como sujeto sexual que desea constituye tal vez el único gran adelanto 
con respecto a las comedias producidas en la época franquista”146.

142  Ibídem, pág. 109. 
143  Lara Martínez, María: “Fernando Colomo” [Tesis doctoral]. Director: Fernando Huertas Jiménez. 
Universidad Complutense de Madrid Facultad de Ciencias de la Información. Departamento de 
Comunicación Audiovisual y Publicidad I, 2011, pág. 42.  [Consultada en marzo 2012].   
144  Ibáñez, ibídem,  pp. 112-117.  
145  Ibídem, pág. 113. 
146  Bugallo, Ana C.: “Mujer, cuerpo y nación: la comedia cinematográfica”. En Cruz, Jacqueline; 
Zecchi Bárbara (eds.): La mujer en la España actual. Barcelona, Icaria, 2004,  pág. 352. 



88

4.1.1 Las primeras comedias de Fernando Trueba

- Ópera prima (1979) y Sal gorda (1984), en busca de la mujer perdida

Fernando Trueba rueda Ópera prima a finales del año 1979, tras rodar 
cinco cortometrajes entre 1978 y 1979. Producida por su amigo y vecino 
Fernando Colomo, cerca de un millón de espectadores y espectadoras 
vieron la película que se mantuvo en la cartelera del cine Pax de Madrid 
durante más de un año. Con un guión sencillo, la película ofrece un fresco 
de la sociedad española de la época desde el punto de vista del personaje 
de Matías (Óscar Ladoire). Presenta una serie de personajes femeninos 
que poco o nada tienen que ver con las protagonistas de las películas de 
Bartolomé, Miró y Molina. Esta diferencia no deja de ser significativa. 
Los personajes femeninos tienen menor peso cinematográfico que los 
masculinos, pero tienen entidad propia porque no se supeditan a la pre-
sencia de éstos. 

Tres son los personajes femeninos. Violeta (Paula Molina), Zoila (Ma-
risa Paredes) y Ana (Kity Mánver). Todas ellos son mujeres autónomas. 
Violeta es una joven música que retoma una relación sentimental con su 
primo Matías. Es una mujer independiente que está centrada en su carre-
ra musical y vive sola. No trabaja, por lo que se intuye una desahogada 
situación económica familiar. Representa el nuevo estereotipo de hippie 
muy en boga en el momento como ya se ha observado en las películas 
Vámonos Bárbara y Tigres de papel. Sus ropas, su estética, su intención de ir 
de viaje a Perú a la Fiesta del Sol son buenos ejemplos de cómo asume un 
nuevo modelo estético que aplica a una nueva forma de entender la vida, 
pero que van más allá, ya que el simple hecho de plantearse un viaje fuera 
de España implica una nueva forma de vivir la feminidad. Mantiene una 
nueva actitud ante las relaciones de pareja (heterosexuales). Se relaciona 
con los hombres en igualdad y fuera del ámbito matrimonial. Afronta su 
relación con Matías sin renunciar a su libertad personal, pese a las friccio-
nes que suponen la amistad con Nicolás (Alejandro Serna). Es ella quien 
controla la situación frente a Matías que es quien duda, titubea y está 
inseguro. Por ejemplo, para Violeta es más sencillo, fácil y natural tener la 
primera relación sexual con Matías. Le espera sonriente en la cama mien-
tras él no para de hablar. Reivindica su libertad ante el control de Matías; 
“yo no necesito a nadie que me elija a mis amigos. Tampoco necesito a 
nadie que me controle y nadie que viva conmigo. Sé estar muy bien sola”. 
Violeta no necesita un hombre en su vida para sentirse mujer. 



89

El personaje de Zoila es otro secundario. Zoila es directora de cine. Ofre-
ce un nuevo modelo, el de la mujer voraz y depredadora sexual. El sexo 
tiene una importante influencia tanto en su obra como en su vida. Su per-
sonaje está construido desde el punto de vista masculino, pero representa 
un nuevo rol de mujer liberada por la sexualidad. Afirmaciones como “el 
sexo está en todas las partes. La pornografía dura es una de mis constan-
tes preocupaciones, una constante en mi cine, una obsesión personal (…) 
penetrada por dos hombres a la vez y un consolador: es la plenitud total” 
son rompedoras a pesar de su excepcionalidad, ya que en esos años no 
existía ningún referente real de directora de cine erótico. Esta potencia 
sexual entusiasma en un primer momento a León (Antonio Resines), pero 
con posterioridad representará un problema. León se acaba agotando y 
asustando como confiesa ante Matías: 

“estamos acabados Matías. En dos semanas he perdido 5 
kilos. Para mí es el fin. Mira, mira, el animal lo que hace. Es 
como un tanque. Entra en la cama (…) a mí me destroza. Y 
lo destroza todo. Como en sus películas, pero peor, mucho 
peor todavía. ¿Tú te crees que es normal lo de la sábana? A 
mí me estruja, me aplasta, es una bestia, una bestia. Como 
una pitón que me envuelve, me chupa la sangre. Estoy de-
macrado, estoy chupado. No puedo más, de verdad. Yo de 
ésta muero. Además, tengo de cintura para abajo un dolor 
(….). Pero tú todavía estás a tiempo. Sálvate tú, vete de aquí. 
Toma la llave del último refugio. Vete allí, olvídala, ¡olvídate 
de todo!”. 

La feminidad voraz, en última instancia deviene peligrosa.  

Ana es la ex mujer de Matías. Tienen un niño y mantiene una relación cor-
dial. El niño de ambos al que Matías malcría sistemáticamente vive con 
su madre y el novio de ésta. Ana se queja de la falta de responsabilidad de 
Matías hacia su hijo tanto a nivel económico, por el retraso en el pago de 
la pensión como a nivel de responsabilidades. Frases como “aguantarlo 
todo el día no es tan fácil” son usuales en madres que se enfrentan a pa-
ternidades ausentes e irresponsables. Por el supuesto bien del niño decide 
unilateralmente que durante un tiempo y hasta que Matías se centre, no 
vea a su hijo. La irresponsabilidad de Matías no implica que no le parezca 
injusta la situación, aunque la asume con resignación. Él mismo llegará 
a afirmar con claro tono de reproche: “compartimos los gastos, pero no 
comparto al niño, claro”. El personaje de Ana, como el resto de persona-
jes femeninos, ha trascendido el espacio doméstico: trabaja, se intuye, en 



90

algún puesto relevante y en consecuencia tiene independencia económica 
y todas las independencias personales que de ellas se derivan. 

Todas las nuevas feminidades son peligrosas. Violeta la independiente te 
puede destrozar el corazón, Ana, la ex mujer, te destrozará el bolsillo y te 
dejará sin hijo y Zoila la mantis religiosa te destrozará físicamente con su 
voracidad. 

Las feminidades se transforman y evolucionan. Las masculinidades se 
adaptan. Álvaro del Amo afirma que la comedia madrileña supuso una 
actualización del modelo masculino imperante de paleto o marido tradi-
cional: “la ‘puesta al día’, digámoslo así, del personaje masculino, repre-
sentado por el protagonista y su mejor amigo, que continúa la tradición de 
varones ensimismados y obsesionados por el sexo, en un contexto social 
actualizado, lejos de la literalidad del “paleto” y del marido tradicional. 
Los hombres no han cambiado pero cabe tratarlos de otra manera ofre-
ciéndolos en la ficción para su empanzamiento moral”147. Las masculini-
dades, por lo tanto se resisten al cambio. 

El personaje de Matías es el protagonista absoluto de la historia. Su locua-
cidad excesiva, sus engaños, sus mentiras no impiden que el público sienta 
simpatía hacia su personaje, motivada en gran parte por su patetismo. Se 
da una cierta ridiculización de la masculinidad, que tiene que ver con las 
nuevas actitudes. Matías friega, pone la lavadora, aunque su inexperiencia 
sea evidente. Resulta cómico ver a Matías hacer los trabajos del hogar. 

La masculinidad se presenta entre expectante, desubicada y atónita, re-
sultando así cercana y amable. Son ellos los personajes inseguros porque 
no saben muy bien cómo actuar ante unas mujeres que no son como sus 
madres. No poseen ya la hegemonía en el ámbito privado ni en el ámbito 
sexual, Matías en el primer encuentro sexual con Violeta eyacula pre-
cozmente. Tampoco el dominio de las relaciones; cuando Violeta le pide 
que entienda su amistad con Nicolás, él se emborracha. La masculinidad 
tradicional está en crisis porque las certezas históricas en las que se basaba 
se han dinamitado y no son asumidas por todas las mujeres.

La amistad y camaradería masculina, destaca en Ópera prima. Matías y 
León de la misma manera que Natalio (Óscar Ladoire) y Chuck (Antonio 
Resines) en Sal gorda (Fernando Trueba, 1984) son amigos, camaradas y 
confidentes. Se juntan para hablar de sus vidas y en especial de las relacio-
nes con las mujeres. Otra de las características de la masculinidad en estas 

147  Amo, Álvaro del: La comedia cinematográfica española. Madrid, Alianza, 2009, pp. 297- 298.



91

películas es la locuacidad. Álvaro del Amo afirma que “el varón ‘rompe a 
hablar’ como si hubiera estado largo tiempo callado, prohibida la mani-
festación ‘de todo lo que estaba dentro’ y no podía expresar. Las películas 
acogen esta necesidad imperiosa y le ofrecen generosamente secuencias 
enteras dedicadas en exclusiva a que se explaye”148. Esta verborrea incon-
tenida arroja luz sobre las ideas preconcebidas, erróneas y ciertamente 
misóginas que tienen los hombres de las mujeres. El personaje de León 
ilustrará a Matías sobre el comportamiento de las mujeres ante su primera 
relación: 

“mira Matías, ser el primero con una tía es una inversión. 
Esa tía es tuya para siempre, para siempre. Yo no sé por qué 
es así, pero es así. Por ejemplo, tú vuelves al cabo de 20, 30 
años con esa tía, la tía deja marido, hijos, familia, lo que sea. 
Se va contigo dónde a ti te dé la gana, dónde te dé la gana. 
A nosotros no nos pasa eso porque tú por ejemplo seguro 
que ni te acuerdas de la primera tía con la que estuviste. Sin 
embargo a ellas les marca, las marca para siempre. Tú has 
estado el primero con esa tía y eso es lo definitivo, comple-
tamente definitivo. No sé, es como lo de los conquistadores. 
El primero que llegaba a una tierra se hacía el amo. Matías, 
esta tierra es mía, esta tía es mía”. 

Las ideas sobre las mujeres que no dejan de ser peregrinas, son una de-
fensa de la masculinidad ante la ausencia de certezas que ya no son tales 
como muestran las actitudes de los personajes femeninos de la película. 

En Sal gorda, la tercera película de Trueba, el punto de vista es masculino. 
Existe una clara continuidad con Ópera prima. El protagonismo de Ladoi-
re, en esta ocasión en el papel de músico, vuelve a construir un personaje 
neurótico, caprichoso pero con mucho encanto y de Resines, de nuevo de 
amigo fiel, favorecen esta identificación con su primera película. De entre 
los personajes femeninos destaca el personaje de Palmira (Silvia Munt). 
Es una profesional de la psiquiatría que tuvo una relación con Natalio 
pero le abandonó por su descontrol. Su relevancia en la vida de Natalio 
se descubre con posterioridad. No era su musa, Palmira era quien escribía 
las canciones. Guarda cierto resquemor hacia su ex pareja. Cuando éste le 
dice lo mucho que le añora, ella rápidamente se cuestiona si lo que real-
mente echaba en falta es que le fregara los cacharros. 

148  Ibídem, pág. 322.



92

Otro modelo que se repite es  el modelo de mujer con voracidad sexual. 
Obdulia (Amparo Moreno), alumna de Natalio, es una mujer que siente 
una sincera atracción por los hombres, por cualquiera de ellos. No duda 
en lanzarse sobre Natalio, ante la estupefacción de éste. Tiene una rela-
ción con Horacio (Santiago Álvarez) e intentará tener otra con Chuck, 
pero éste la rechaza de forma brusca mientas la llama gorda.  Todas ellas 
se mueven en el espacio público y asumen los modelos de mujeres mo-
dernas. 

Las esposas, las mujeres legítimas, se invisibilizan. No interesan mostrar-
las en las comedias de ritmo frenético y se relacionan con el espacio pri-
vado. Las referencias a ellas no son positivas. Su voracidad es intrínseca, 
pero la voracidad no se concreta en lo sexual. Chuk dirá de las mujeres de 
su vida, “tengo mujer, dos hijas y a la madre de mi mujer. Cuatro hembras 
hambrientas”. El esquema de las mujeres santas -las esposas- y las objeto, 
-las otras- funciona, a pesar de las transformaciones y la modernidad y 
se convierten en referencias de una realidad que no interesa representar. 
En un ambiente de promiscuidad sexual, la infidelidad se muestra como 
algo natural. Horacio, el compositor al que han contratado para que acabe 
el trabajo de Natalio (Sergio Álvarez) ofrece los encantos de su mujer a 
Chuck para que él pueda disfrutar de Obdulia. 

Las dos primeras películas de Trueba muestran en clave de comedia las 
transformaciones en los comportamientos de la ciudadanía española. 
Su ritmo, la cercanía y sencillez de las tramas ofrecen nuevas formas de 
identificación. La situación ha cambiado mucho, al menos en las formas, 
tanto que el personaje de Gabino (Paco Rabal), el padre de Natalio que 
ha vivido décadas fuera de España, se preguntará“¿las mujeres en España 
firman hoy también?”

- Sé infiel y no mires con quién (1985) comienza la guerra de sexos

Como hará Colomo pocos años más tarde, Trueba en el año 1985 adapta 
una exitosa obra teatral con idénticos resultados de eficiencia y resonancia 
popular; Sé infiel y no mires con quién149. Se trata de la comedia más sofistica-
da de Trueba junto a Two much (1995). Para ello contó con la producción 
de Andrés Vicente Gómez  quien le encargó la adaptación de la obra 
teatral con un presupuesto que poco tenía que ver con su cine humilde 

149  Sé infiel y no mires con quién es el título en castellano de la obra de teatro Not Now, Darling, de los 
británicos John Chapman y Ray Cooney, estrenada en 1967. Jaime Azpilicueta tradujo y adaptó la obra 
al castellano, que se estrenó en Madrid en 1972. Se mantuvo más de doce años ininterrumpidos en 
cartelera. Se repuso en los años 1998 y 2009. 



93

anterior. Contó con un destacable plantel de estrellas entre las que des-
tacan las actrices. Para Trueba supuso: “un ejercicio muy curioso que era 
saber si era capaz de manejar el mecanismo ese de la comedia de enredo, 
de vodevil. En realidad es una película experimental con la mecánica de la 
risa y de la comedia”150. 

Sé infiel y no mires con quién se adapta para retratar a la nueva clase social bur-
guesa del pelotazo. Los decorados de la casa, los estilismos de alta costura 
realizados para la ocasión, el diseño, el consumo de arte, muestran cómo 
una nueva incipiente clase alta se enriquecía y lo demostraba de manera 
ostentosa, no exenta de cierto garrulismo. El argumento no es complejo. 
Paco (Santiago Ramos) y Fernando (Antonio Resines), propietarios de 
Fantasía una editorial de libros infantiles en quiebra logran por medio del 
engaño y la mentira fichar a la escritora más vendida del país, Adela Mora 
(Chus Lampreave). Pero la noche de la firma del contrato todo se enreda 
por los ligues de Paco y de Carmen (Carmen Maura), la mujer de éste. 

En esta comedia de enredo existen dos modelos contrapuestos de femini-
dad. Por un lado está el personaje de Rosa (Ana Belén), que ha renunciado 
a su carrera por ser ama de casa y que está perdidamente enamorada de su 
marido a pesar de que el sexo con él “ya no sea lo de antes”. Rosa es ama 
de casa por elección propia. Óscar (Guillermo Montesinos) el amigo de-
corador, comenta con pesar como Rosa, la mejor artista de su promoción 
universitaria ha abandonado su prometedora carrera por el matrimonio. 
Lejos de ser un personaje confinado en el espacio doméstico y de asumir 
el modelo de mujer sufrida, está presente en el espacio público. Su trabajo 
consiste en decorar su nueva casa, de acuerdo con las nuevas exigencias 
de clase que se convierten en toda una profesión. El modelo de ama de 
casa se moderniza y se construye lejos de las renuncias y exclusiva vincu-
lación al espacio doméstico que representa el modelo tradicional. Por otro 
lado, el segundo modelo asume una nueva feminidad que masculiniza sus 
actitudes. Carmen, la mujer que no está dispuesta a divorciarse porque 
el matrimonio le proporciona una vida lujosa y llena de comodidades, 
para hacer más llevaderas las infidelidades de Paco, imita sus comporta-
mientos. Cuando Rosa se sorprende por las infidelidades de Carmen, ésta 
responde tajante: “pero Rosa, tú en qué mundo vives. Hoy en día eso es 
normalísimo. Cualquier mujer tiene un ligue o varios”. No le importa que 
su ligue Eulogio (José Luis Sánchez ‘Pirri’), un joven soldado que hace la 

150  Sé infiel  y no mires con quién en programa Versión Española (TVE1) [Vídeo]. Coloquio emitido el 29 
de noviembre de 2009. <http://www.rtve.es/alacarta/videos/version-espanola/version-espanola-se-
infiel-mires quien/ >. [Consultado 11 enero 2011].



94

mili, la haya confundido con una prostituta, otro de los malentendidos 
fuente de equívocos. Es más, le da cierta posición de poder y cierto regus-
to burgués meter en su cama a alguien de una clase social inferior ya que 
la santa se convierte en ciertas horas en puta.

Las esposas legítimas ya no se resignan a que sus maridos les sean infieles. 
Interiorizan las actitudes masculinas y se lanzan a la infidelidad con alegría 
y buen humor. La masculinización femenina es un lugar común en mu-
chas de las películas de la siguiente década y una gran fuente argumental. 
Vale la pena reproducir la conversación simultánea que mantienen Paco, 
Fernando y Carmen con Rosa en dos diálogos montadas en paralelo. Las 
características que se asocian a la masculinidad y feminidad se exageran. 
La guerra de sexos ha comenzado.

“Paco: en el fondo a las mujeres les gustan los hombres 
como yo. Se sienten orgullosas de tener un marido al que se 
le den bien las mujeres

Carmen: Los hombres necesitan sentir celos de vez en cuan-
do para que se den cuenta de lo que tiene en casa

Paco: éste es el mejor sistema para mantenerla contenta. Si 
yo no tuviera un rollo de vez en cuando estaría amargado. 
Acabaría con úlcera. Así soy un hombre feliz, optimista, 
contento. En realidad le estoy haciendo un favor. Ella se 
beneficia lo mismo que yo”.

La maternidad es algo ausente. Ni se menciona, ni entra en los planes 
de las mujeres. Todos los personajes femeninos adquieren un rol activo 
en la sexualidad, bien sea en el ámbito matrimonial o bien en el ámbito 
extramatrimonial. Las nuevas mujeres burguesas mantienen y perpetúan 
el orden amoroso de pareja heterosexual. 

Otro de los modelos femeninos representado es el de la prostituta. El 
personaje de Raquel (Bibiana Fernández) es prostituta, modelo rechazado 
por las protagonistas que en un ejercicio claro de doble moral la insultan 
y la juzgan. Ella no obstante no necesita de la aprobación femenina. Es 
consciente de su posición y de que su trabajo la expulsa de la sociedad 
oficial. Su actitud deja ver una hipocresía social por parte de las mujeres 
a las que no les molesta ser confundidas con prostitutas, como en el caso 
de Carmen, pero que en última instancia condenan a las prostitutas por-
que representan un modelo opuesto al de las mujeres burguesas que ellas 
asumen y que las prostitutas pueden llegar a poner en cuestión. 



95

La masculinidad patriarcal la representa el personaje de Paco (Santiago 
Ramos). Es una masculinidad de "bragueta siempre abierta". Tiene rela-
ciones con todas las mujeres que están a su alrededor. Con Silvia (Veróni-
ca Forqué) la secretaria de la editorial ha tenido un lío. Ella quiere seguir 
con él, pero Paco se la quita de encima con manidas frases como “los dos 
nos dejamos llevar por los sentimientos” o “fue bonito mientras duró, 
lo reconozco. Pero ahora debes olvidarme”.  Por el contrario, Fernan-
do (Antonio Resines) asume una masculinidad que no es exclusivamente 
patriarcal, de forma especial porque su masculinidad es opuesta a la del 
personaje de Paco. Él es feliz en su matrimonio. No necesita ser infiel a su 
mujer para creerse más hombre. 

La película visibiliza una nueva realidad, la vida de una incipiente clase alta 
que se entrega con fervor a gozar de la vida. La buena posición económi-
ca hace que las problemáticas se diluyan en una ambiente festivo y frívolo 
marcado por el amor de pareja heterosexual. 

4.1.2  La cinematografía de Fernando Colomo

- La vida alegre (1985), Miss Caribe (1988) y Bajarse al moro (1989), nuevas 
formas de relaciones sentimentales

A lo largo de su trayectoria, Fernando Colomo ha mostrado un claro 
interés  por retratar la realidad de las mujeres. Como ya se ha visto, una 
de sus principales aportaciones es el punto de vista desde el que están 
tratados los personajes femeninos No les interesa mostrar las dificultades 
del acceso de las mujeres al mercado laboral ni las contradicciones y trans-
formaciones que surgen en sus vidas familiares por este hecho. 

De entre su filmografía de los 80, destaca La vida alegre (1987), una de las 
comedias más populares de la década, junto a Sé infiel y no mires con quién 
(1985) de Fernando Trueba, en la que se realiza una radiografía certera 
de la vida de las mujeres y los hombres en la España del pelotazo, en la 
España cosmopolita y a la vez garrula que ya formaba parte de Europa. 
Son los años de la abundancia, de la beautiful people151 de los españoles y 
españolas que se interesaban por el arte, la moda o por deportes como el 
tenis o especialmente por el squash. 

151  Este anglicismo se utiliza para definir a un grupo social que en aquellos años gobernaba el país. Se 
caracteriza por su educación, su intelectualidad  y un rechazo visceral a todo lo que tuviera que ver con 
el franquismo. El incierto origen del popular vocablo se generaliza a partir del personaje televisivo de 
Doña Adelaida (Rosario Gómez Miranda) en el programa previo a la exitosa telenovela Cristal dentro 
del programa de Jesús Hermida, A mi manera (TVE1 1989-1990) y se extiende a todas las personas que 
se enriquecen de forma rápida y más allá de su educación pretenden aparentar. 



96

La trama se construye a partir de los enredos de cama que confluyen en 
la consulta de salud sexual de Ana, personaje interpretado por la actriz 
Verónica Forqué. El argumento, que se basa en las experiencias reales de 
Concha Colomo, hermana del director, profesional de la salud, refleja dos 
aspectos de la nueva realidad de las mujeres: la masiva incorporación al 
mercado laboral (cualificado) y los profundos cambios que se dan en las 
costumbres sexuales de la ciudadanía. Uno de los objetivos era presentar 
estas transformaciones y según Colomo, mostrar la diferencia entre la 
evolución de hombres y mujeres, ya que para el cineasta ellas mostrarían 
un mayor compromiso social con la realidad: “los primeros se han vuelto 
más pragmáticos y están tan absorbidos por el trabajo que han dejado de 
lado las inquietudes sociales de antaño. Ellas, en cambio, no”152.

En La vida alegre el protagonismo es masculino y femenino. No obstante, 
el personaje de Ana destaca sobre el resto. Ana es una profesional de la 
salud y de la medicina que representa a las nuevas profesionales que tras 
llegar a la educación desarrollan su actividad en diversos ámbitos. En este 
caso en una consulta de salud y servicios sociales cuyo objetivo es educar 
y prevenir sobre los riesgos de las enfermedades de transmisión sexual 
y el SIDA153. El acceso de las mujeres a los estudios superiores permite 
alcanzar ámbitos históricamente vetados. La medicina junto a la psicolo-
gía han sido un ámbito controlado por los hombres que ha posibilitado 
la creación de un discurso patriarcal dirigido a controlar los cuerpos y las 
mentes de las mujeres. Su trabajo le hace una persona independiente. Está 
casada con Antonio (Antonio Resines), la mano derecha del Ministro de 
Sanidad (Miguel Rellán). Deja claro desde el principio que a ella no le han 
dado el trabajo por la influencia de su marido sino por su valía. Está más 
presente en el espacio público que en el privado.

152  Muñoz, Diego. “Llega ‘La vida alegre’, retrato en clave de comedia sobre la generación que 
actualmente está en el poder”. La Vanguardia. 11 Abril 1987. Lara Martínez, María: “Fernando 
Colomo” [Tesis]. Director: Fernando Huertas Jiménez. Universidad Complutense de Madrid Facultad 
de Ciencias de la Información. Departamento de Comunicación Audiovisual y Publicidad I, 2011, pág. 
255. <http://eprints.ucm.es/13476/1/T33164.pdf,> [Consultada en marzo 2012]. En los mismos 
términos se expresará en el coloquio del programa ya citado de Versión española (TVE1).
153  Destaca la continua mención expresa al SIDA en un momento de gran desconocimiento sobre la 
enfermedad. El tono pedagógico y didáctico es obvio como afirma el propio Colomo: “en la película 
estábamos muy bien asesorados en ese sentido. Todo lo que era muy importante eran todos los 
medios de prevención de transmisión de las enfermedades sexuales. En este sentido se habla mucho 
del preservativo. La película también tiene una cosa pedagógica” Verónica Forqué es tajante con el 
tema del SIDA: “Ninguno teníamos conciencia (…) si no, no hubiéramos podido divertirnos tanto 
con este tema. Ni tú hubieras escrito la historia con esta soltura, porque era un tema demasiado grave 
para hablar de él en ese momento, así. Era una cosa de la que empezábamos a oír hablar”. La vida alegre 
[Vídeo]. En  programa Versión Española (TVE1), emitido el  18 de junio de 2011.<http://www.rtve.es/
alacarta/videos/version-espanola/version-espanola-vidaalegre/[Consultado marzo 2012].



97

Su trabajo en la clínica de prevención la coloca en una situación de poder 
respecto a los hombres. Además de cómica es muy simbólica la autori-
dad que tiene cuando reconoce a los hombres en su consulta. A éstos 
les resulta incómodo y violento que una mujer profesional les toque sus 
genitales. Es la forma que tiene de vengarse de la infidelidad de Antonio a 
quien humilla con el apoyo de Cata (Itziar Álvarez), insinuando el peque-
ño tamaño de su pene.

“Ana: ¿qué te parece?

Cata: Pues que tenías razón. La tiene muy pequeñita ¿no?

Ana: ¿verdad que no da la media de tamaño?”.

Las relaciones matrimoniales se han transformado y se basan en el amor 
y la confianza. Ello no implica, sin embargo, que los hombres dejen de 
ser infieles, aunque las actitudes y la formas de afrontar estos problemas 
varía. Al personaje de Ana le ha dolido más que la infidelidad de Antonio 
la falta de confianza y haberse enterado de la misma siguiendo el rastro 
de la enfermedad venérea. Lejos de culparse o de adoptar el papel de 
víctima decide seguir adelante con sus proyectos y dejar a sus hijas bajo la 
responsabilidad de Antonio. Tampoco le guarda odio o rencor a Carolina 
(Ana Obregón) personaje con la que su marido le ha sido infiel y a quien 
no responsabiliza de la infidelidad.

Carolina (Ana Obregón) es otro personaje femenino destacable. Es bella, 
despampanante, joven y superficial. Representa la figura de la querida re-
novada y modernizada. Tener una amante atendida sigue siendo sinónimo 
de estatus tanto para los hombres como para las mujeres. En la España 
democrática además de ponerles piso, se les da trabajo aunque no estén 
cualificadas para ello. Eduardo, el Ministro de Sanidad le dirá sin ninguna 
vergüenza: “mira Carolina, si Antonio que es tu jefe no te dice nada, es 
porque yo te he puesto allí. Pero tienes que escribir perfectamente”. 

Otro de los modelos femeninos representados es el de la cuidadora. En 
un momento en el que la corresponsabilidad no se plantea como estrate-
gia familiar, el cuidado de las personas dependientes, en su mayor parte 
hijos e hijas, recae en las mujeres de una extracción social baja o estudian-
tes. Así, para que unas mujeres puedan liberarse, otras con menos recur-
sos y formación posibilitan este hecho y mantienen el orden patriarcal154. 

154  Ver Carrasco, Cristina Borderías, Cristina; Torns, Teresa: El trabajo de cuidados. Historia, teoría y 
políticas. Madrid, CIP-Ecosicial, la Catarara, 2011. 



98

Ana vive su maternidad, por lo tanto, sin que ésta condicione ni defina 
su existencia. No muestra ninguna preocupación excesiva por sus hijas y 
éstas no supeditan sus decisiones. Se traslada a preparar las oposiciones 
al piso de Manolo (Guillermo Montesinos), sin ningún sentimiento de 
culpa o remordimiento. Mari Carmen es la responsable de cuidar de las 
hijas de Ana y Antonio. Comunica con sumo disgusto que deja el trabajo 
porque está embarazada. La identificación entre embarazo y abandono de 
trabajo es inmediata ya que el embarazo para ella es sinónimo de vuelta 
a su propio espacio doméstico que ha dejado por un breve período de 
tiempo. Dejará de trabajar para las familias de los demás y trabajará para 
la suya. Sus horizontes y posibilidades son escasos máxime con un novio 
que, como menciona Ana, es un cretino “y encima te casca”. La referencia 
a la violencia de género se da en un contexto cómico y no exento de cierto 
toque clasista. 

La promiscuidad sexual funciona como recurso narrativo en las comedias 
españolas, como en el caso de La vida alegre. La promiscuidad de los per-
sonajes que convergen en la clínica, que tiene consecuencias en forma de 
enfermedades venéreas, posibilita el enredo. Además, la sexualidad posee 
una dimensión didáctica ya que las enfermedades venéreas, los personajes 
de las prostitutas, el SIDA, confiere a la película un interés por mostrar 
las consecuencias de una sexualidad irresponsable liberada ya de cualquier 
carga moral. 

La galería de masculinidades se diversifica.  Destaca el tratamiento de la 
masculinidad gay. Colomo sigue la tradición española de incluir persona-
jes homosexuales (hombres) como recurso cómico. Pero no limita el uso 
de lo gay a lo ridículo, a lo marginal o como subterfugio de los hombres 
heterosexuales para acercarse a las mujeres. La masculinidad gay que pre-
senta el personaje de Manolo (Guillermo Montesinos) es una masculini-
dad no patriarcal, muy cómplice con las mujeres. Ana y él se hacen ami-
gos. Manolo le llena la consulta de pacientes, la acoge en su casa, como al 
resto de personas que considera desamparadas. Lo gay en las películas de 
Colomo es símbolo y sinónimo de modernidad aunque no toda la socie-
dad lo admite de igual manera. Las chicas son más modernas y tolerantes 
que los chicos, tienen menos prejuicios. Respecto al bar gay “Culeros”, la 
reacción de Antonio y Ana no es la misma:

 “Antonio: es que este sitio es un poco raro

Ana: Antonio, es un sitio moderno, es un sitio normal”



99

También tienen cabida los personajes transexuales. La confusión que tie-
nen las vecinas (Chus Lampreave y Rafaela Aparicio) entre la transexual 
Olga y el personaje de Ana además de cómico es útil para normalizar su 
representación. Otra de las masculinidades no patriarcales es la represen-
tada por el ausente marido de Rosy. Deja de lado un pasado delictivo y 
se dedica al trabajo del hogar y a criar a sus hijos, mientras que su mujer 
se prostituye. Los papeles se invierten, Rossy ofrece sexo por dinero y el 
marido asume el cuidado de los hijos y la intendencia doméstica. 

La masculinidad patriarcal representada por los personajes de Antonio y 
de Eduardo está desorientada ante una realidad que les obliga a asumir 
unos cambios y transformaciones que no comparten. Los hombres han 
perdido su autoridad suprema porque las mujeres trabajan y son indepen-
dientes, son libres para decidir sobre sus vidas y no necesitan la autoriza-
ción ni la tutela de los hombres ni tienen una dependencia excesiva hacia 
el amor romántico. La masculinidad tradicional se cuestiona a través de 
nuevos referentes como la masculinidad que ellos mismos denominan 
como del chico dudoso. Según el personaje de Eduardo, el chico dudoso “es 
el personaje que acompaña a la chica de compras. Le hace confidencias. 
Pero al marido como chico, pues eso, dudoso, no le importa”. Los hom-
bres aceptan que las mujeres pueden tener amigos gays como un mal me-
nor. Además el modelo de chico dudoso es un recurso útil para ridiculizar 
la masculinidad patriarcal como cuando Antonio acompaña a Carolina 
de compras y es considerado por las dependientas como tal. Además del 
chico dudoso cuya masculinidad se tolera por lo que tiene de gay y poco 
peligroso, existe otra masculinidad, la representada por el denominado 
nuevo hombre, que pone en peligro los privilegios de la masculinidad tra-
dicional pero que en última instancia no deja de ser más una referencia 
difusa que una realidad.

“Eduardo: ¿no has oído hablar del nuevo hombre? (…) no-
sotros, los machistas ya no tenemos nada que hacer. Ellas 
prefieren los tíos más suaves, menos agresivos. Claro, están 
más cómodas”. 

Los propios hombres aceptan que su masculinidad machista no tiene 
nada que hacer frente a una masculinidad menos agresiva, y no necesaria-
mente gay, con la que las mujeres se encuentran más cómodas. Antonio 
asume su derrota. Ante la estupefacción de Ana dirá: “es el que se lleva el 
gato al agua ahora. Ya se acabó el masculinismo y la prepotencia del falo. 
Ahora se lleva todo como suave, ambiguo. Eso es lo que triunfa”. Pero 
Antonio a pesar de la desventaja quiere a toda costa recuperar a Ana y está 



100

dispuesto a todo. Incluso a hacer de ella una mujer dependiente. Como él 
mismo deduce,  

“claro, si no contribuye no puede exigir. Esa es la solución 
(…) Al tener independencia económica la perderé definiti-
vamente. Sin embargo si no la saca (la plaza) volverá. Claro, 
si no contribuye no puede exigir”. 

Antonio, el no-nuevo hombre entiende que la independencia de su mujer 
viene de su trabajo y de la libertad económica que éste le da. Intercede 
para que no consiga la oposición a la que Ana se presenta a pesar de ser 
la profesional más cualificada. Pero Antonio no sólo no consigue con-
trolar a Ana sino que provoca que busque un trabajo en las cárceles de 
toda la geografía española. La libertad e independencia de las mujeres es 
imparable. 

Merece la pena detenerse en el tratamiento cinematográfico que el cineas-
ta realiza de los personajes de las prostitutas y de las capas sociales margi-
nales. Colomo muestra una clara preocupación, visible desde su primera 
película, por diferenciar entre grupos de personajes socialmente recono-
cidos que poseen una escasa o nula moral, como policías o políticos y en 
contraposición, grupos definidos como marginales como los macarras, 
yonkis, traficantes o las prostitutas que tienen su propia ética y sus propias 
reglas para enfrentarse a la vida. El mismo Colomo es consciente: “era el 
mundo al revés. Los valores considerados oficialmente como correctos 
en realidad eran de cierta inmoralidad. Y los personajes marginales te-
nían un código ético que ya hubiera querido para sí mucha gente”155. De 
este grupo de personajes marginales destaca, por su protagonismo y su 
tratamiento el colectivo de las prostitutas156. Juana Gallego distingue dos 
tipologías de prostitutas cinematográficas, la prostituta feliz y la prostituta 
trágica. La prostituta feliz sería la que abandona la profesión y la trágica 
la que acaba mal157. Colomo se decanta de forma clara por las prostitutas 
felices, no porque abandonen su profesión como indica Gallego, sino por 

155  Colomo, Fernando: ¿Qué hace una chica como tú en un sitio como éste? [Vídeo]. Colección “Un país de 
cine”. Diario El País, nº 42, 2003.
156  No obstante, es de destacar que a lo largo del franquismo el referente histórico más cercano, 
la representación de las prostitutas no fue en exceso moralizante. Como afirma Álvaro del Amo 
la  prostituta es “un personaje habitual o casi habitual. Tratado en diferentes claves (humorística, 
dramática, sentimental) siempre aparece de una manera positiva, es decir, la prostituta raras veces es 
un personaje hostil, desagradable, que pone en peligro algo o a alguien. Sus rasgos corresponden a una 
visión ligeramente sardónica, pero que tiene por lo general en cuenta su condición de ser humano que 
merece respeto”. Amo, Álvaro del: La comedia cinematográfica española. Madrid, Alianza, 2009, pág. 88.
157 Gallego, Juana: Putas de película. Cien años de prostitución en el cine. Barcelona, Luces de Galibo, 2012, 
pág. 169.



101

el orgullo con el que la ejercen. Dignifica su trabajo y confiere a su labor 
un cariz social, y lo más destacable, no las juzga. Son mujeres respetadas, 
no por redimirse sino por ser lo que son. Su dignidad impide el juicio. 
Colomo visibiliza la parte humana de las prostitutas que se facilita por la 
no representación explícita de las relaciones sexuales en su trabajo. 

En La vida alegre, Ana y Cata buscan entre las prostitutas pacientes des-
de un punto de vista estrictamente sanitario que no pretende redimirlas; 
las tratan con respeto. Como ellas mismas afirman: “nosotras no somos 
de Cáritas ni venimos a rehabilitaros”. Ellas reconocen el trato. Rossy     
(Massiel) lo destaca: 

“Uy hija, es que con vosotras… ¡Menuda diferencia! Da 
gusto hija, menudo trato. Es que tú no sabes. Me ha tocado 
a mí ir a cada consulta con vaya usted a saber qué médico. Jo, 
que mucho médicos pero, desde luego, de buenos modales 
no sabían nada”. 

Existe una sensibilidad hacia su trabajo, en especial por parte de Ana 
quien pide a su marido una subvención para las prostitutas que no pueden 
trabajar por estar infectadas. Cuando Antonio le dice que no puede hacer 
favores personales Ana le contesta rotunda: “pero si no es un favor par-
ticular, se trata de un caso general. Hay muchísimas prostis y chaperos en 
su misma situación”. Para ayudarla, Ana le da trabajo a Rosy y le trasmite 
el cuidado de sus hijas. 

El protagonismo del personaje de Rossy posibilita que espectadores y 
espectadoras se acerquen a una parte de su realidad. Rosy se queja del 
forzoso descanso que le supone estar afectada por una enfermedad de 
transmisión sexual y visibiliza la desprotección del colectivo. Reivindica 
la necesidad de su trabajo en una sociedad regida por la doble moral que 
por un lado las necesita pero por otro las invisibiliza y condena. Es con-
tundente: 

“Somos trabajadoras que estamos cumpliendo con una fun-
ción social. Y resulta que nada. Ni seguro de desempleo, ni 
seguridad social, ni unas malas medicinas, ni asistencia mé-
dica ni nada. O sea, que nos ponemos malas porque nos han 
pegado cualquier cosa, este es mi caso ahora, ¿y qué pasa? 
En la puta calle y nunca mejor dicho”. 

Rossy es la cabeza de familia y como tal, goza de la superioridad que le 
da ser la que lleva el dinero a casa. Sin complejos, sin culpas y con mucho 



102

orgullo, trasciende la posición de ama de casa a través de la prostitución. 
Subvierte el orden patriarcal que asigna a las prostitutas un papel de sumi-
sión. La siguiente conversación no deja lugar a dudas: 

“Antonio: Y usted, ¿es celosa?

Rosy: yo sí. Que conste que lo hago porque me da la gana 
¿eh?

Antonio: pero bueno, no lo entiendo. ¿A usted no le impor-
ta que la chuleen?

Rosy: de eso nada. La pasta se la doy yo porque quiero. 
Además a todas nos pasa lo mismo. Nos encanta tener un 
hombre en casa que nos proteja, que nos dé seguridad.  Y 
además es que mi Paco con los niños es demasiado. Me los 
peina, me los lava, me los lleva al colegio, me los hace la 
comida. Los tiene que da gloria verlos”. 

En esta misma línea se sitúa Miss Caribe (1988) con un argumento cuanto 
menos osado. Alejandra (Ana Belén) recibe en herencia de su ausente pa-
dre un barco repleto de fabada y prostitutas que bailan en play back. A base 
de comida y sexo mantienen la paz social en un país caribeño. Se trata de 
un proyecto con menor éxito de público, en el que lo más destacable son 
los números musicales capitaneados por el dúo Las Virtudes y dirigidos 
por Petra (Chus Lampreave), la peculiar madame.

Alejandra es una maestra que vive en una ciudad de provincias. Se va a 
casar con Juan (Juan Echanove), su novio de toda la vida. Tiene la vida or-
ganizada aunque sea evidente cierta necesidad de búsqueda de emoción. 
Desde el momento en el que se presenta en el Miss Caribe, el choque 
entre la virtuosa y en un principio pudorosa Alejandra y Petra es evi-
dente. La primera quiere convertir el barco en una escuela, pero Petra se 
mantiene inflexible. La labor que hacen las prostitutas es más relevante 
y necesaria que la que pudiera dar una escuela. Petra asemeja su trabajo 
al de las misioneras: “a veces creo que somos como misioneras porque 
cumplimos con una misión importante”. A lo largo de la película especi-
ficará las características de su apostolado laico. Ante las continuas críticas 
de Alejandra, Petra reivindica la función social que cumplen las prostitu-
tas. Según ella, la prostitución permite que las mujeres sean más libres158.  

158  Las actitudes de Petra y Alejandra reflejan las dos posturas principales que asume el movimiento 
feministas ante la prostitución. Para saber más sobre el debate  y los diversos puntos de vista ante la 
prostitución ver Gimeno, Beatriz: La prostitución. Barcelona, Ediciones Bellaterra, 2011.



103

Los impulsos, que se suponen naturales, de los lugareños se sacian con 
las prostitutas. Sus mujeres al tener menos relaciones con ellos evitan 
embarazo: 

“Petra: Nosotras cumplimos una función social. Estamos 
luchando por la liberación de la mujer en este lugar.

Alejandra: lo único que hacen es estimular los más bajos 
instintos de los hombres.

Petra: Al contrario. Los calmamos. Nosotras somos profe-
sionales. Evitamos que las mujeres se carguen de hijos”.

Ellas no entienden de bandos ni de clases sociales, los aceptan a todos 
por igual: 

“Nosotras no somos clasistas. No despreciamos a nadie. 
Nosotras hacemos el amor y no la guerra. Mantenemos el 
equilibrio ecológico de la zona. Si no fuera por el amor que 
les damos se estarían matando todos”. 

La denuncia de la injusticia y la hipocresía social también son evidentes 
en la película Bajarse al moro (1989). Colomo escribió el guión, adaptación 
cinematográfica de la obra teatral homónima, con el propio dramatur-
go, José Luis Alonso de Santos y Joaquín Oristrell159.  Chusa (Verónica 
Forqué) es la protagonista absoluta. Convive con su primo Jaime (Juan 
Echanove), y subsiste tapicheando con hachís en el barrio de Lavapiés. 
Mantiene una relación con Alberto (Antonio Banderas), policía nacional. 
Tras una divertida temporada, a la que se incorpora Elena (Aitana Sán-
chez Gijón), la inocente y virginal joven a la que Chusa alecciona para 
bajarse al moro con ella, todo se complica a raíz del disparo involuntario 
que recibe Jaime de Alberto y de la detención de Chusa por traficar con 
hachís. Representa un modelo de mujer opuesto al resto de personajes 
femeninos analizados. Pertenece a una extracción social baja, a la cual las 
transformaciones en las feminidades no han afectado de igual manera. 
Los cambios democráticos no tienen la misma influencia en las capas 
marginales. No obstante, Chusa asume un modelo de mujer independien-
te y liberada que encaja en el nuevo clima de libertades. Tiene una actitud 

159  José Luis Alonso Santos es uno de los dramaturgos españoles contemporáneos más destacados. 
En 1985 escribe la obra Bajarse al moro. Años antes, escribiría otra obra teatral llevada al cine con igual 
éxito La estanquera de Vallecas (1981).



104

liberal ante el sexo. No le importa que su novio Alberto desvirgue a Elena 
para que pueda bajarse al moro con ella. Frases como “no soy su novia 
que quede claro” indican cierta pose, muy de la época, de vivir las rela-
ciones sin excesivos compromisos en lo que a la fidelidad se refiere. La 
monogamia se considera una cosa del pasado. El cambio de actitud y el 
acceso a la información no impide que Chusa se quede embarazada. Asu-
me su maternidad en solitario porque es consciente de que Alberto no va 
a reconocer al hijo como suyo. Como ella misma afirma “es mi problema” 
y no quiere pasar por la situación de que por su vida no tradicional dude 
de la paternidad; Chusa asume su desventaja frente a Elena, que represen-
ta la feminidad tradicional. Ésta última traiciona a Chusa y su amistad por 
el amor a Alberto. Representa un modelo femenino que por encima de 
cualquier compromiso hacia Chusa, que la ha acogido en su casa, es capaz 
de todo por conseguir un hombre, en definitiva su objetivo final. Esta 
actitud y este final restituye un orden social tradicional que los personajes 
de Chusa y Jaime subvierten. 

El personaje de Alberto junto a su madre (Chus Lampreave) y la inocente 
y virginal Elena representan a la sociedad tradicional frente a la forma de 
vida de Chusa y Jaime. Alberto abandona a Chusa y comienza una vida 
con Elena. Abandonan también una forma de vida alternativa al modelo 
tradicional que los primos representan. Como afirma Jaime: 

“estos ya están en el bote ¿eh? El pisito, los niños, el vídeo, 
el frigorífico. Como todo el mundo. Quitando tres  o cuatro 
piraos de la vida como tú y como yo”. 

Alberto elige a Elena, la virginal joven frente a Chusa, la trapichera libera-
da. Todavía funciona la creencia de que existen unas mujeres, las decentes, 
con las que casarse y otras las que no los son, para divertirse. Tras la mo-
dernidad en las relaciones personales apuntada en películas anteriores se 
da una clara vuelta al tradicionalismo representado por el orden patriarcal. 

Frente a la masculinidad patriarcal que representa Alberto, el personaje de 
Jaime asume otros comportamientos ente los que destacan la sensibilidad 
y el entendimiento. Uno de los ejemplos de esta nueva actitud se ve en el 
cambio respecto a la actitud sobre la sexualidad femenina. Del misterio y 
desconocimiento se pasa a un interés más que notable y a la complicidad. 
Jaime se presta entusiasmado a desvirgar a Elena. La tranquiliza con las 
siguientes palabras: 



105

“tú no te preocupes. Si es que con la virginidad hay mucha 
leyenda. Que si el himen, que si el desgarro, que si la hemo-
rragia. Cosa de los curas, que como no pueden, se dedican 
a fastidiar a los que si podemos (…) si la chica segrega, nin-
gún problema”.

Al amplio registro de modelos de la década de los 80, Colomo incorpora 
nuevas posibilidades visibilizando desde la dignidad y el humor tipos de 
personajes marginales como las prostitutas y las traficantes de droga. A 
pesar del brusco final Chusa no se resigna ni se lamenta de su suerte. 
Trasciende su situación de mujer abandonada y encara con determinación 
un futuro en solitario más esperanzador y libre que el que representaba 
su vida con Alberto. 

4.2 Ruptura de referentes y subversión del orden patriarcal en 
las comedias de Pedro Almodóvar

Resulta complicado hablar  de la representación de las mujeres en el cine 
de Pedro Almodóvar. José Luis Sánchez Noriega subraya la cuestión: 
“cuesta trabajo ponerse a escribir sobre el cine de Pedro Almodóvar (…) 
pues se da la circunstancia de que se ha convertido en una figura de la es-
fera cultural -prácticamente un icono- sobre la que existen codificaciones 
establecidas, de suerte que cualquier opinión tiene el riesgo de la polé-
mica al circular en un maremágnum de convicciones, prejuicios y tomas 
de postura. A ello hay que añadir el hecho de que su obra ha sido muy 
estudiada en numerosos trabajos”160. Chica almodóvar, universo almodo-
variano son algunos de los términos enraizados en la cultura popular de 
las últimas décadas del siglo XX. Tampoco se puede pasar por alto que 
Almodóvar se ha convertido en un referente indiscutible, de forma espe-
cial a nivel internacional. La evolución de su obra que tiene uno de sus 
puntos de inflexión en Mujeres al borde de un ataque de nervios (1988) requiere 
de un espacio más amplio del que disponemos en estas páginas, ya que 
de un primer momento de subversión y ruptura, su obra ha evolucionado 
y caído en ciertas derivas melodramática muy discutibles en lo que a la 
representación de los personajes femeninos se refiere. Así, se va a fijar la 
atención en su primera obra cinematográfica, en las películas estrenadas 
entre los años 1980 y 1984: Pepi, Luci, Boom y otras chicas del montón (1980), 
Laberinto de pasiones (1982), Entre tinieblas (1983) y Qué he hecho yo para merecer 
esto? (1984).  

160  Sánchez Noriega, José Luis: “Mujer, identidad y género en el cine de Pedro Almodóvar” en  La 
representación de las mujeres en el cine y la televisión contemporáneos. Barcelona, Alertes, 2009, pág. 59. 



106

Aplicar la perspectiva de género al trabajo de Almodóvar resulta polé-
mico. En primer lugar, la obra de Almodóvar suscita en el feminismo 
contradictorias y controvertidas opiniones161. Existen puntos de vista en-
frentados sobre las lecturas de sus películas y se observa una evolución 
en cuanto a estas lecturas e interpretaciones162.  Almodóvar ha mostrado 
desde el inicio de su carrera un interés por los personajes y por los uni-
versos femeninos. El protagonismo de las mujeres en sus películas, salvo 
contadas excepciones es total y absoluto; en pocas filmografías se desa-
rrolla con esa magnitud y excesividad. 

Los personajes femeninos de sus películas se caracterizan por su forta-
leza y/o por su debilidad. La dureza se relaciona con mujeres de baja             
extracción social, como Gloria (Carmen Maura) en Qué he hecho yo para 
merecer esto? Son mujeres fuertes porque les toca vivir situaciones extremas. 
Es habitual en ellas que esta dureza proceda también de una infancia llena 
de abusos sexuales en el seno familiar. Almodóvar subvierte los códigos 
y referentes fílmicos y la representación de la feminidad tradicional. En 
las películas seleccionadas los personajes femeninos rompen con el orden 
simbólico patriarcal. Construye mujeres que no se resignan al matrimo-
nio, que trabajan fuera del ámbito doméstico, que subvierten la materni-
dad, que son sujetos sexuales y que de forma única viven otras opciones 
sexuales desde la feminidad. Además de este protagonismo femenino, 
que ya observamos en las cineastas de la Transición, existen otros temas 
destacables como la construcción y la importancia de la amistad femeni-
na, la representación de las maternidades, la representación de la violencia 
de género y la violencia sexual, así como la representación de las mascu-
linidades.

4.2.1 Pepi, Luci, Bom, Sexilia, otras monjas  del montón y diversas 
movidas

En un Madrid de barrio, nocturno, poblado de lesbianas, chaperos y chu-
los chicas muy diferentes entre sí empiezan a vivir de acuerdo a otros 
códigos sociales, culturales, políticos o morales. En Pepi, Luci, Boom y otras 
chicas del montón,  Pepi (Carmen Maura) no tiene muy claro qué hacer con 
su vida. Quiere vender su virgo y termina trabajando de creativa. Luci 

161  Esther Martínez Quinteiro denunció de forma explícita que el cine de Almodóvar es 
“contrario a la igualdad de género” . Periódico El Mundo: Denuncian que el cine de Almodóvar es 
‘contrario a la igualdad de género’. Julio 2011. <http://www.elmundo.es/elmundo/2010/06/29/
castillayleon/1277819148.html>. [Consultado, agosto 2013].  
162  Isolina Ballesteros en su obra Cine (ins)urgente. Textos fílmicos y contextos culturales de la España 
posfranquista analiza las relaciones entre teoría feminista y la obra cinematográfica de Almodóvar.



107

(Eva Siva) es un ama de casa masoquista que tiene un lío con Boom (Ol-
vido Gara), a su vez cantante de los Bomitonis. En Laberinto de pasiones la 
ninfómana Sexilia (Cecilia Roth) encuentra el amor entre tramas islamis-
tas internacionales y abusos sexuales. En Entre tinieblas en la comunidad 
de las Redentoras Humilladas, un grupo de imposibles religiosas redimen 
a las ultimas pecadoras de la movida madrileña. 

En estas tres películas Almodóvar retrata a través de su particularísima 
mirada el Madrid de la movida. Cronista consciente o no, las películas de 
esta época recogen la efervescencia de los cambios sociales, políticos y 
culturales que se estaban dando en la sociedad española. Las propias tra-
mas de estas películas testimonian estos cambios. En la primera de ellas 
Pepi, tras ser violada por un policía, decide ponerse en contacto -a través 
de unas clases particulares de punto- con su esposa para vengarse. En 
Laberinto de pasiones, el increíble guión se basa en la relación de amor que 
surge entre Sexilia, una cantante ninfómana y Riza Niro (Imanol Arias), 
el hijo homosexual de un emperador persa. Entre Tinieblas -en la que las 
tramas comienzan a centrarse en los sentimientos- narra la historia de la 
cantante Yolanda Bel (Cristina S. Pascual), quien tras la muerte de su no-
vio por un turbio asunto de drogas, ingresa en la Orden de las Redentoras 
Humilladas. Allí conocerá a las imposibles y ácratas monjas Madre Gene-
ral (Julieta Serrano), grandísima lesbiana, Sor Perdida, (Carmen Maura), 
que cuida de un enorme tigre como si fuera su hijo, Sor Rata de Callejón 
(Chus Lampreave), la escritora oculta de novelas rosa, Sor Estiércol (Ma-
risa Paredes), la monja toxicómana o Sor Víbora (Lina Canalejas), quien 
tiene una relación casi matrimonial con el párroco. Destaca, además del 
indiscutible protagonismo femenino, el carácter irreverente y rompedor 
de estas películas.163. 

Las protagonistas son jóvenes y se caracterizan por ser radicalmente mo-
dernas. Y este aspecto es lo que las diferencia del resto de películas ana-
lizadas. Representan una feminidad subversiva, como no se había repre-
sentado hasta entonces. En sus primeras películas Almodóvar altera por 
completo el orden patriarcal. De forma muy provocadora se presentan 
personajes desconocidos: mujeres jóvenes que no tienen muy claro qué 

163  Las críticas de la época recogen la excepcionalidad de estas propuestas. Sobre Pepi, Luci, Boom….
Diego Galán escribe lo siguiente: “pocas películas en la historia del cine español han llegado, como 
esta, a tal grado de corrosión, libertad, frescura, humor e imaginación. En pocas también han podido 
unirse con tanta inteligencia la caricatura de una forma de vida en decadencia con la propuesta de 
un nuevo concepto de las relaciones. Aquí no se perdona nada, se cita todo, estableciéndose con el 
espectador una comunicación insólita que puede conducir tanto al rechazo indignado como al aplauso 
más incondicional. Se piense lo que se piense de la película, nadie podría discutir que estamos ante una 
obra sorprendente y, hasta ahora, única”. Diego Galán, El País, 1980.



108

hacer con su vida excepto que no quieren ser ni esposas ni madres, es-
posas que suspiran por ser maltratadas y gozan cuando las mean encima, 
cantantes lesbianas, ninfómanas, politoxicómanas y no politoxicómanas, 
monjas lesbianas, drogadictas…. Más allá de la espectacularidad de estos 
personajes bien sea por su aspecto164 o por sus actitudes, apuntan una 
concepción de la feminidad no patriarcal y amoral. Son mujeres decididas 
y audaces: viven solas como Pepi, Boom o Yolanda Bel, son mujeres que 
además que triunfan en el mercado laboral.

Pepi es una joven que vive sola gracias al dinero de su familia. Así es 
como se presenta al público como una joven con sus aspiraciones, que 
se materializan en el trabajo en una agencia de publicidad. No asume en 
ningún momento que la sociedad espere algo de ella como mujer, ya que 
es ella quien decide y actúa. No necesita de ningún hombre a su lado, de 
hecho lo romántico es algo ausente y decide vengarse por su cuenta de la 
agresión sexual.

Luci es una ama de casa tradicional, casada con un policía misógino. Tras 
conocer a Boom descubre una nueva realidad en la que le gustan las mu-
jeres y es masoquista.  Se da una rotunda vuelta de tuerca a la represen-
tación del ama de casa sufrida, presentándola como una auténtica maso-
quista. Ella misma se define: “hay cosas que no pueden ocultarse. Por eso 
me casé con él. Creí que siendo policía me iba a tratar como a una perra. 
Pero, que va hija, me respeta como si fuera su madre”. Luci subvierte las 
bases del matrimonio patriarcal con su actitud. No se resigna al papel de 
ama de casa ejemplificada por su vecina Charito (Concha Gregory), que 
asume un rol pasivo. La conversación entre Luci y su marido revela un 
cambio en las relaciones matrimoniales:

“Policía: Ya sabes que no me gustan nada historias de muje-
res independientes y demás.

Pepi: Mira, yo creo que la mujer debe organizarse ella mis-
ma. Además yo aquí en casa me aburro.

Policía (señalándose una mancha): Mira, aquí tienes un bo-
nito caso de realización. Y para divertirte mira a ver si hace-

164  La propia Carmen Maura se convierte en moderna: “yo entonces no sólo era una chica que 
empezaba, era además una niña bien. No había conocido nunca a nadie como Pedro ni parecido a él. 
Colomo y los modernos no tenían nada que ver (…).Yo entonces era una parada que no sabía qué 
ponerme. Y si iba de pobre era peor. Y, de repente me vestían de chica fantástica, la más moderna de 
Madrid”. Vidal, Nuria: El cine de pedro Almodóvar. Barcelona, Destino, 1996,  pp. 17-19.



109

mos la comida que tengo hambre y es muy tarde. No sé por 
qué te pones esos pantalones”. 

Boom, forma parte de los grupos musicales del momento. Su personaje 
inicia una relación con Luci. La cantante que fusiona flamenco y Rock, 
interpretado por Kity Mánver completa la galería de feminidades. Este 
personaje representa a todas las chicas jóvenes que dejan sus pueblos pro-
vincianos para triunfar en Madrid como cantantes o como actrices. Lejos 
de asumir ningún fracaso y ponerse a trabajar como prostituta, mantiene 
sus sueños y su dignidad por encima de todo. 

Todos estos cambios de modelos no sólo los protagonizan las jóvenes. 
El caso más llamativo es el de la marquesa de Entre tinieblas (1983). En 
la última película de la movida165, Mary Carrillo interpreta a la marquesa 
benefactora de las Redentoras Humilladas. Es una mujer liberada, como 
ella misma afirma, desde que su marido murió: “como marido y como 
padre era un monstruo. Era un fascista. Desde que se murió me siento 
liberada. Al fin mi vida es mía". Como únicamente ha sido, marquesa y 
madre, decide estudiar para esteticién. El matrimonio se define como una 
institución opresora que se supera con la muerte de los maridos y adop-
tando nuevas actitudes. En el caso de la marquesa es ciertamente irónico 
que su liberación -no económica- venga por un trabajo reservado a las 
clases proletarias. 

Una de las grandes rupturas de Almodóvar es la importancia de la sexua-
lidad en su obra. Muestra desde sus inicios un interés muy marcado por 
representar a sus personajes femeninos como sujetos sexuales, con una 
vida sexual activa. Desvincula totalmente la sexualidad de la maternidad 
y la moralidad católica. 

Más allá de diversas consideraciones que se abordarán cuando se analice 
la representación de la violencia sexual en la obra de Almodóvar, es una 
auténtica novedad la representación de las mujeres activas sexualmente. 
Existen múltiples ejemplos: Pepi ofrece su conejito al policía, quiere vender 
su virgo, la mujer barbuda es ninfómana y está insatisfecha, en la agencia 
de publicidad en la que comienza a trabajar Pepi se anuncian bragas que 
cuidadosamente enrolladas pueden hacer las funciones de un compañero. 
En Laberinto de pasiones el nombre de la protagonista femenina es Sexilia/

165  En Entre tinieblas la movida ya no es tan genial ni tan divertida y se muestran sus efectos. La película 
comienza con una muerte por sobredosis, y el ambiente es claramente decadente. Además sustituye las 
canciones de rock and roll y de la movida por el bolero y la tonadilla.



110

Sexi, una mujer ninfómana que se dedica a mirar los paquetes de los chi-
cos o que acude a orgías. Como ya hemos apuntado tampoco podemos 
olvidar el personaje de Luci, su homosexualidad y su masoquismo sexual. 

 4.2.2 Amas de casa desesperadas, tristes y drogadictas 

En Qué he hecho yo para merecer esto?, su cuarta película, Almodóvar deja de 
lado la temática de la movida madrileña y la excepcionalidad del convento 
de Entre tinieblas y entra de lleno a tratar una problemática real y cercana: 
la situación de las amas de casa españolas pertenecientes al lumpen, para 
quienes, a diferencia del resto de personajes analizados, la Transición o la 
democracia no han supuesto ningún cambio en sus vidas, salvo quizá un 
cambio de escenario; del mundo rural al mundo urbano. La trayectoria de 
Almodóvar influyó en la recepción inmediata de Qué he hecho yo…Espec-
tadores y espectadoras respondieron al profundo drama cotidiano con 
la risa, para estupefacción de la propia Carmen Maura, la protagonista 
principal166. La risa del público condenaba al personaje de Gloria a una 
sumisión mayor.

En Qué he hecho yo para merecer esto? el personaje de Gloria es una mujer que 
sobrevive a duras penas en una España que va consolidando su recién es-
trenada democracia y en la que muchas mujeres siguen viviendo en un rol 
de sumisión del que les es imposible salir. Analfabetas -como se reconoce 
Gloria- y empobrecidas, las amas de casa del barrio madrileño de la Con-
cepción no tienen ninguna posibilidad de cambio. Gloria y sus vecinas no 
tienen que enfrentarse a ninguna crisis vital ya que únicamente aspiran a 
sobrevivir a una rutina cruel y aburrida que las consume poco a poco. Por 
primera vez, Almodóvar se interesa por sus orígenes rurales a través del 
personaje de la abuela, interpretado por Chus Lampreave167.

La crudeza del retrato de Gloria se debe al interés manifiesto de Almodó-
var de retratar el universo vital del ama de casa168. Almodóvar perfila un 

166  Almodóvar recoge el sentir de la actriz: “la apariencia de mis películas es muy equívoca y en 
particular en Qué he hecho yo…, donde no cuento una historia de amor sino el horror y la injusticia en 
la que vive una mujer. No hay la menos comicidad en el papel de Carmen, que lo hace muy en serio. 
Cuando vio la película me dijo “¡Qué cruel es el espectador! ¿Cómo puede reírse de todas las desgracias 
que rodean al personaje? Convierte al personaje en una doble víctima, porque tiene una vida difícil y 
además la reacción del espectador la convierte en una víctima mayor” Strauss, F: Pedro Almodóvar un cine 
visceral Conversaciones con Pedro almodóvar. Madrid, El País Aguilar, 1995, pág. 59. 
167  “En Qué he hecho yo…hay una clara demostración de cuáles son mis orígenes. Yo soy una persona 
muy urbana, pero mi familia tiene un origen como el de ¿Qué he hecho yo…Hacer esta película era un 
poco un testimonio emocionante y a la vez ético (…) Me relaciona mucho con mis orígenes, sin caer 
en la glorificación melodramática de las raíces”. Vidal, pp. 113-114. Llama la atención la última frase ya 
que conforme avanza su filmografía caerá en esta glorificación. 
168  “Es cierto que el mundo del ama de casa me apasionaba mucho en aquel momento. ¿Qué he 



111

personaje de ama de casa y madre cuya rutina resulta trágica. Elementos 
narrativos, hábilmente utilizados, como introducir la cámara dentro de 
los electrodomésticos, están dirigidos a acentuar la sensación de angustia 
y monotonía. La estética está al servicio de retratar a Gloria y su entorno 
familiar, un hogar de clase urbana baja, en un barrio marginal y prole-
tario169. Esta caracterización del personaje de Gloria  -al que la propia 
Maura no fue ajena- define a la perfección la identidad del ama de casa 
alienada. La cercanía de Qué he hecho yo… se debe en gran parte a la adop-
ción de Almodóvar de los recursos narrativos y fílmicos del género del 
neorrealismo170. Como es habitual en el cineasta, el neorrealismo se funde 
con otros géneros como el melodrama, subvirtiendo así la construcción 
de los modelos de mujer.

Carmen está condenada a trabajar fuera de casa para contribuir a la pobre 
economía familiar, en un trabajo que lejos de aportarle satisfacciones se 
convierte en una prolongación de su trabajo en el hogar. Ignorada por 
todos, su marido Antonio (Ángel de Andrés López), sus dos hijos o la 
abuela que sólo se dirigen a ella para exigirle cosas o para trasmitirle sus 
tribulaciones, Gloria únicamente encuentra consuelo en las anfetaminas 
y en la amistad que le une a sus vecinas. Sus lamentos, que nadie escucha 
son una constante y el reflejo de una vida sin alicientes: “que me paso las 
veinticuatro del día trabajando y no me cunde nada,” “quién me mandaría 
a mí casarme con lo bien que estaría soltera!” ,“el día menos pensado me 
largo y a ver cómo os vais a arreglar sin mí”.  Las pequeñas desgracias 
cotidianas, como llegar a casa cargada con la compra y tener que darle a la 

hecho yo…se convirtió efectivamente en un alegato social, pero con mucho humor. (…), Del ama 
de casa se pueden hacer cientos de películas distintas. Es un personaje que a lo largo del día tiene 
posibilidades de estar en contacto con universos completamente distintos, especialmente si es asistenta 
(…), Me decidí por hablar en serio del tema, por mostrar el descenso a los infiernos y la parada de 
los monstruos de la vida cotidiana de esta mujer. Por eso me salió un ama de casa verdaderamente 
atribulada”.  Vidal, pp. 115-116. 
169  “La fealdad de la película, la falta de brillo, es un poco el reflejo de la absoluta fealdad en la que 
viven estos personajes y me costó tanto trabajo conseguir esa fealdad como el brillo y los colores del 
decorado de Tacones lejanos. “¿Qué he hecho yo...es mi única película en la que todo lo que se ve tiene 
una intención naturalista. Es la película  más social que he hecho (...), Los trajes que saca Carmen 
Maura, que para mí son esenciales en la película, o bien pertenecen a mis hermanas, o bien a las vecinas 
de mi hermana. Los fui a buscar y se los quité porque me venían ideal para la película. Era importante 
que la ropa de Carmen Maura estuviera usada y fuera extremadamente fea”. Entrevista de Frederic 
Strauss en Pedro Almodóvar. Un cine visceral, pp. 66-67.
170  En posteriores entrevistas, Almodóvar incidirá en la idea del humor negro agregado al neorrealismo 
y al melodrama: “¿Qué he hecho yo… dentro de la mezcla de géneros, recuperó un tipo de narración 
que me gusta mucho, que es el neorrealismo italiano. El neorrealismo italiano para mí es una de las 
subdivisiones del melodrama: se le añade al sentimiento una gran conciencia social. Además le quita al 
melodrama su parte más artificiosa y lo vincula a la realidad. En esta película le quito al neorrealismo 
sus elementos más melodramáticos y los sustituyo por humor negro” Almodóvar en Straus,  pág. 60.



112

luz con la barbilla para descubrir que el ascensor se ha averiado, no hacen 
sino incidir en su infeliz existencia. 

La relación con su marido está rota. Se basa en el hastío y no aporta a 
Gloria ningún tipo de alegría o aliciente. La frialdad entre ambos carac-
teriza su convivencia. Reflejo de ella es la relación sexual que mantienen, 
carente de cariño o afecto. Gloria ni siquiera se quita el delantal, y para 
ella es una obligación más para con su marido, como hacerle la cena o la 
cama.

La relación con sus hijos no es buena. Kinkis de barrio, Toni, el mayor, 
trapichea con drogas y Miguel el menor, se prostituye. Es una maternidad 
resignada y trágica. Gloria es consciente de la vida de sus hijos pero no 
hace nada por impedirlo. Es capaz incluso de vender a su hijo Miguel al 
dentista pederasta. Lejos quedará la figura de la madre coraje. Es más 
maternal la relación que tiene Toni con la abuela que le ayuda a hacer 
los deberes, o salen juntos a pasear. Incluso es más maternal la relación 
que mantiene Gloria con la hija de la vecina, quizá fruto de la compasión 
que despierta la niña ante el duro trato que le dispensa su propia madre. 
Se produce una subversión de roles ya que es Toni quien ofrece dinero y 
protección a Gloria cuando decide irse al pueblo a vivir. También le reco-
mienda que deje de tomar pastillas.

Las relaciones de afecto que establece Gloria son con sus vecinas Cristal 
(Verónica Forqué) único personaje positivo de la película y Juani (Kiti 
Mánver), mujer resentida y cruel. Cristal, la barbie-prostituta un poco 
heroinómana, “porque la heroína adelgaza”, es el claro contrapunto al 
personaje de Gloria. Entre ellas existe una sincera amistad. Cristal es la 
única que comprende a Gloria y se hace cargo de su situación. Dirá sobre 
Gloria: “ella está un poco histérica. Es que lleva una vida...trabajando 
de asistenta y con dos hijos”. Entre ambas se establece una relación de 
solidaridad femenina y vecinal, un tema recurrente en Almodóvar, que 
les lleva a establecer estrategias de supervivencia para hacer frente a las 
estrecheces. 

Lo verdaderamente trágico del personaje de Gloria reside en que ni si-
quiera con la muerte de su marido su vida tiene esperanza. Ni el artificial 
final con la llegada del hijo menor es capaz de mitigar el desasosiego que 
produce en espectadores y espectadoras ver a una Gloria que camina sola 
hacia su casa. 



113

4.2.3  Maternidades diversas

La maternidad es uno de los temas constantes en la producción de Al-
modóvar, con la peculiaridad de que además, ha utilizado su obra para 
relacionarse con su propia madre171. La madre de Almodóvar representa a 
todas las madres -o abuelas- tradicionales que proceden del mundo rural. 
Son mujeres que han vivido en los pueblos, en este caso en la zona de La 
Mancha, que han conocido el machismo más atroz en sus propias carnes 
y que se han adaptado al ámbito urbano. 

En esta línea de maternidad tradicional, destaca la abuela de Qué he hecho 
yo… que representa el modo de vida rural y tradicional que define a la 
generación de españoles y españolas que emigraron del campo a la ciudad 
a mediados del siglo XX. Son mujeres que nunca han llegado a ser felices, 
porque siempre han vivido en la nostalgia de un mundo rural con sus 
características, sus tiempos y un más que marcado universo femenino que 
se desenvuelve en lo privado, cuyos códigos no tienen el mismo valor en 
el mundo urbano proletario. Añora constantemente el pueblo en el que 
según ella decididamente se vive mejor, al que terminará marchándose 
con su nieto Toni. La abuela, adicta a las burbujas del agua de Vichy y a las 
magdalenas que guarda bajo llave es una abuela decididamente insumisa. 

Un modelo novedoso y que se repetirá es el de las madres desnaturaliza-
das. Ya en Pepi, Luci, Bom…la madre actriz (Julieta Serrano) agrede a su 
hijo y lo deja en la discoteca al cuidado de las protagonistas. En Laberinto 
de pasiones la madre de la niña probeta (Eva Siva) muestra su hastío: “si 
tonta no es, pero me tiene hasta el coño”. En Qué he hecho yo… Juani, la 
vecina y madre de Vanesa la trata con desprecio crueldad y resentimiento. 

Son madres desnaturalizadas, egoístas y crueles que anteponen sus cir-
cunstancias personales a la entrega y dedicación relacionada con la ma-
ternidad. Las razones pueden ser diversas: bien están resentidas porque 
están solas y no les dan a sus hijos e hijas el amor que de ellas se espera 
o bien les interesa más su autonomía. Estos aspectos son increíblemente 
rompedores. En la cinematografía española existen pocos precedentes 

171  Francisca Caballero, Doña Paquita, madre de Pedro Almodóvar hizo apariciones estelares en 
películas como Qué he hecho yo….como paisana de la abuela, en Mujeres al borde…presenta el telediario 
en el que se anuncia la detención de los terroristas, en Átame(1990) es la madre de las protagonistas, 
y en Kika (1993) es la presentadora de un programa literario. Paquita se interpreta a sí misma en el 
programa literario que presenta en Kika  le dice al entrevistado “yo también soy viuda, y no puede 
imaginarse la soledad lo mala que es. Los días oscurísimos, las noches largas. Así que mi hijo, que 
dirige este programa, me ha llamado para que venga a presentarlo yo y al mismo tiempo estoy con él, 
disfrutándolo porque él no tiene tiempo de venir a verme”.



114

sobre esta representación de la maternidad. Lejos de las maternidades 
abnegadas y sufridas, esta galería de madres reivindica otra forma de vivir 
esa maternidad.

4.2.4 La amistad femenina como estrategia de supervivencia

A Almodóvar le ha interesado mostrar la amistad femenina172. Una op-
ción cinematográfica habitual, fruto del patriarcado, ha sido presentar la 
rivalidad entre mujeres como forma de relación, de forma especial ha-
ciendo hincapié en la rivalidad por conseguir a los hombres. En las pelí-
culas de Almodóvar en cambio se muestra la amistad femenina como algo 
positivo, y lo que es más relevante, como estrategia de supervivencia ante 
un entorno hostil. 

En Pepi, Luci, Boom…Pepi se acerca a Luci clamando venganza por la 
violación de su marido, pero acaban siendo amigas. La amistad de Pepi y 
Boom, cierran la película ante el cambio de actitud de Luci, que se queda 
con su marido construyendo un esperanzador horizonte al que transitan 
juntas. En Entre tinieblas  las monjas  crean un universo alternativo lejos 
de la sociedad en la que el apoyo mutuo es clave para subsistir. En Qué he 
hecho yo….Gloria encuentra consuelo sólo con sus vecinas. En la amistad 
femenina, las vecinas cobran gran importancia; se ayudan, se dan apoyo, 
tejen una red de solidaridad fuera del universo masculino. 

4.2.5 Representación de la violencia

La violencia contra las mujeres tiene una importancia fundamental en la 
obra de Almodóvar. Existen diferentes clases de violencia contra las mu-
jeres: la física, la psicológica, la sexual y diferentes modos de representarla. 
La representación de la violencia sufre una importante transformación y 
evolución. En sus primeras películas se juega con la violencia tanto física 
como sexual y se es consciente de este juego173.  La violencia de género en 
el ámbito familiar de pareja se comprueba desde Pepi, Luci, Boom….Juan 
(Félix Rotaeta), el policía, maltrata a Luci su mujer. En esta ocasión existe 
una caricaturización y ciertas dosis de denuncia. 

172  “Para mí la amistad es masculina, pero prefiero hablar de ella entre chicas, me fascina mucho más 
ver a dos chicas cómplices (…) el espectáculo de la amistad de dos chicas que se meten en un lavabo, 
a hablar de sus cosas, es una situación que adoro. La mujer ha podido dedicarse sin remilgos a la 
amistad por una cuestión cultural y porque ha estado condenada a vivir secretamente su intimidad y su 
intimidad sólo la ha manifestado con sus amigas”. En Vidal, pág. 34.
173  “Es una violencia de cómic (…) ella, lejos de sentirse víctima, disfruta. Esto es algo que está en 
todas mis películas. Todo lo que es negativo y te convierte en víctima, en el momento que eres tú el que 
lo eliges, lo controlas. Por eso mis personajes están por encima de sus problemas”. En Vidal, pág. 58.



115

En Pepi, Luci, Boom…hay dos agresiones sexuales: la inicial en la que Juan, 
el policía, viola a Pepi y la segunda en la que Juan viola a Charito174. En 
Laberinto de pasiones el padre de Queti (Luis Ciges) la viola sistemáticamen-
te atándola a la cama. Más allá de tono subversivo de las películas, Al-
modóvar humaniza a los agresores, haciendo que estos infundan lástima 
entre espectadores y espectadoras, y este aspecto no deja de resultarnos 
conflictivo.

Otro de los aspectos que debemos tener presentes a la hora de analizar la 
representación de la violencia en las primeras películas de Almodóvar, es 
que las mujeres no son únicamente víctimas175. Pepi decide vengarse tras 
su violación. De forma especial, Gloria, utiliza la violencia para desha-
cerse -aunque sea de forma casual, tras una bofetada de éste al negarse a 
planchar una camisa- de su marido. El hecho de que su certero jamonazo 
lo mate accidentalmente en legítima defensa de la protagonista nos vuelve 
a remitir a la ruptura y a la subversión.

4.2.6  Masculinidades

Almodóvar comienza su carrera ridiculizando las masculinidades pa-
triarcales heredadas del franquismo. Juan, el policía de Pepi, Luci, Boom… 
representa el marido patriarcal que considera a su mujer como un ser 
inferior y como una criada. A pesar de sus convicciones, Juan ve cómo la 
autoridad que emanaba directamente de una organización social, política, 
económica y cultural como el patriarcado es cuestionada por mujeres que 
no están dispuestas a someterse a su control.

La masculinidad que critica Almodóvar no estaba tan trasnochada como 
quiere aparentar, pero es esperanzador ver cómo los hombres observan 
que el férreo control al que estaban sometidas sus esposas se resquebraja. 
En este sentido es muy significativa la secuencia en la que Luci, le comu-
nica su intención de hacerse gruppie del grupo musical de su amante Bom. 
Cuando el policía consulta con el abogado, la respuesta de éste último es 
clara: 

174  Cuando ésta se encuentra en el hospital le dice a Luci: “por lo menos no te han violado. Toda la vida 
guardándote de los  hombres con el trabajo que da, para que luego vengan unos gamberros…”
175  Sobre representación de la violencia en los personajes femeninos ver el artículo de María Castejón 
Violencias cinematográficas de género. La justicia de las vivas. Castejón Leorza, María: [Publicación digital]: 
Violencias cinematográficas de género. La justicia de las vivas. Revista Píkara [Revista on line], 2013. <http://
www.pikaramagazine.com/2012/11/violencias-cinematograficas-de-genero-la-justicia-de-las-
vivas/>. [Consultado, junio 2013].



116

“no hay ninguna ley que prohíba que la mujer de un policía 
se vuelva gruppie de un grupo de rock (….) se te echaran 
encima todas las feministas del país. Lo siento, pero esto es 
lo que hay”.

 Las leyes ya no van a controlar las vidas de las mujeres.

Las figuras paternas no salen muy bien paradas en las películas de Al-
modóvar. Son los grandes ausentes, pero su influencia es notable en las 
tramas. El primer padre que aparece en Laberinto de pasiones. El doctor 
dedicado a la reproducción asistida (Fernando Vivanco) es un reprimido 
sexual, que llega a acostarse con su hija, aunque en realidad sea Queti tras 
haberse realizado una imposible operación de cirugía estética.  Recorda-
mos también al padre de Queti, que la ata a la cama con la excusa de que 
la confunde con su mujer.

En Qué he hecho yo…el personaje de Antonio es un emigrante retornado de 
Alemania que vive en la nostalgia de su vida pasada. Frases como: “estoy 
todo el día trabajando para llegar a casa y...” “no quiero que vayas a tra-
bajar por ahí”, “sólo piensas en lujos”, “aquí el que manda soy yo y si no 
ya sabes dónde está la puerta”, revelan una actitud machista ante la vida 
y especialmente hacia su mujer, a quien responsabiliza de las carencias 
tanto vitales como domésticas. Representa a la perfección a la tipología 
de maridos que considera que su mujer no debe trabajar fuera de casa, sin 
asumir que la familia difícilmente puede subsistir sin el sueldo de Gloria. 
Sus horizontes mentales son muy limitados y su implicación y responsa-
bilidad para con su familia, esposa, hijos y madre es nula. Considera que 
la mejor educación, el mejor legado que puede ofrecer a sus hijos es tener 
una buena letra, de hecho la única habilidad que él tiene176.

Su brutalidad hacia Gloria le condena. De esta manera Almodóvar venga 
a su desdichada heroína. Pero pronto se comprenderá que sin nadie a 
quien cuidar, sin nada que limpiar, Gloria aún se siente más infeliz.

	

176  “Tener buena letra es una obsesión muy rural. Yo recuerdo haber oído a mi padre hablar de la 
buena letra como patrimonio. En la película hay una secuencia completamente autobiográfica, que 
recuerda a mi padre enseñándonos a tener buena letra, y el valor de la buena letra. En el mundo rural 
esto era un patrimonio (...) La escena en la que Ángel de Andrés enseña a su hijo a imitar letras es la 
más hogareña de todas las de mi cine y es una presencia paterna de pies a cabeza” En Vidal,  pág. 142.



Fichas técnica de las películas analizadas177

177  Fuente: Ministerio de Cultura. 





119

Vámonos Bárbara (1977)
Sinopsis: Ana es una mujer que pertenece a la acomodada burguesía ca-
talana. Tiene treinta y ocho años y sólo ha vivido con su marido, con el 
que tiene una relación fría pero aceptada por ambos. Pese a la oposición 
familiar y social, decide separarse e iniciar unas vacaciones acompañada 
de su hija Bárbara, de doce años, con el propósito de dejar atrás el pasado 
y empezar una vida más libre, con menos ataduras y menos convencional. 
En su devenir se encuentra con sus compañeras de infancia que han de-
cidido tomar diferentes caminos, desde las mujeres complacientes con el 
orden social establecido, hasta las mujeres, y hombres, que deciden asumir 
otros parámetros vitales. Ana realiza un viaje físico y vital hacia una nueva 
forma de vida en la que únicamente ella decide sobre su destino.

Género: Comedia. Drama. 

Directora: Cecilia Bartolomé

Ayudante de dirección: José María Ochoa

Argumento y guión: Cecilia Bartolomé, Concha Romero y Sara Azcárate

Producción: Marisol Carnicero y Carlos Boue para  Incine y Jet Films S.A

Director de fotografía: José Luis Alcaine

Montaje: José Luis Matesanz

Cámara: Ramón Perdiguero

Ambientación: Josep Rosell

Música: Carlos Laporta

Intérpretes: Amparo Soler Leal, Iván Tubau, Julieta Serrano, José  Ruiz Li-
fante, Cristina Álvarez, Josefina Tapias, José María Lana, Concha Bardem, 
José María Angelat, Cristina Custodio, José Luis Nogueras, Ernesto Mar-
tín, Enrique Casatmitijana, Manuel Gas, Gloria Martí, Coral Pellicer, Juan 
Torres, Francisco Jarque, George Rosenberg, José María Cañete, Mario 
Romero, Antonio Díaz del Castillo, Rosa María Espinet, Sara Grey.

Duración: 99 minutos.

Estreno: 18 octubre de 1978 en Madrid, cine Roxy B

Empresa distribuidora: In-Cine Distribuidora Cinematográfica S.A

Público: 147.445

Recaudación: 97.964,47 €

Empresa distribuidora: In-Cine Distribuidora Cinematográfica S.A



120

Tigres de papel (1977)
Sinopsis: Carmen, Juan, Alberto y María, pertenecientes a una nueva ge-
neración de jóvenes, se enfrentan a viejas y nuevas problemáticas en el 
marco social político y cultural de las primeras elecciones democráticas 
celebradas en el año 1977. Carmen y Juan están separados, pero mantie-
nen una estrecha relación además de un hijo en común. Alberto y María 
comparten por semanas el piso conyugal tras su separación. Todos perte-
necen a la nueva progresía madrileña cuyas contradicciones, limitaciones 
y grandezas se revelan en la película. 

Género: Comedia. 

Director: Fernando Colomo.

Argumento y guión: Fernando Colomo

Producción: La Salamandra Producciones Cinematográficas S.A

Música: Tomaso Albinoni.

Intérpretes: Carmen Maura, Miguel arribas, Joaquín Hinojosa, Enma Co-
hen, Félix Rotaeta, Concha Gregory, Juan Lombardero.

Duración: 93 minutos

Público: 411.791

Recaudación: 266.248,53 €

Empresa distribuidora: Arte 7 Distribución Cinematográfica S.A



121

Asignatura pendiente (1977)
Sinopsis: Jose y Elena, que habían sido novios en su infancia, se reencuen-
tran e inician la historia de amor que en su adolescencia no pudieron dis-
frutar por el ambiente represivo en el que vivían. Su clandestina historia 
de amor, ambos están casados, vehicula un retrato generacional marcado 
por el desencanto y la nostalgia de lo perdido. Son personajes  que transita 
por una sociedad en transición marcada por un pasado lleno de limitacio-
nes que no permite disfrutar del presente y futuro democrático.

Género: Drama. 

Director: José Luis Garci

Guión: José Luis Graci y José María González Sinde

Producción: José Luis Tafur, P.C, S.A

Música: de la Carba y Arcusa, El dúo dinámico

Intérpretes: Fiorella Faltoyano, José sacristán, Antonio Gamero, Silvia Tor-
tosa, Simón Andreu, Héctor Alterio, Covadonga Cadenas, María Casano-
va y los niños José Mari González Sinde, Berta y Micaela Fraguas

Duración: 109 minutos

Estreno: 18 de abril 1977 en los cines Carlos III y Princesa de Madrid

Público: 2.305.924

Recaudación: 1.376.752,74 €

Empresa distribuidora: Arte 7 Distribución Cinematográfica S.A



122

Ópera prima (1979)
Sinopsis: Matías es un joven periodista desencantado con su vida; está 
separado, tiene un hijo al que ve poco, es un novelista frustrado que pasea 
su soledad por una ciudad como Madrid que despierta a una nueva reali-
dad democrática. Su vida cambia cuando se reencuentra con Violeta una 
joven de dieciocho años, estudiante de violín a la que no veía desde hacía 
mucho tiempo. Entre ellos surge el amor y un buen número de conflictos. 

Género: Comedia

Director: Fernando Trueba

Guión: Óscar Ladoire, Fernando Trueba

Argumento: Óscar Ladoire, Fernando Trueba

Producción: La Salamandra Producciones Cinematográficas S.A. Les Films 
Molière (Francia)

 Director de Fotografía: Ángel Luis Fernández

Música: Fernando Ember

Intérpretes: Óscar Ladoire, Paula Molina, Antonio Resines, Luis González 
Regueral. Kitty Mánver, Marisa Paredes, David Thomson 

Duración: 96 minutos

Lugares de rodaje: Madrid 

Estreno: 03-04-1980

Público: 1.209.737

Recaudación: 1.201.787,97 €



123

Gary Cooper que estás en los cielos (1980)
Sinopsis: Andrea Soriano es una mujer de cuarenta años que ha logrado 
labrarse una brillante carrera como realizadora de televisión. Para ello ha 
tenido que renunciar a su vida personal por su celosa defensa de su in-
dependencia. Una enfermedad le obliga a hacer balance de sus relaciones 
con el trabajo, la familia, la maternidad, las amistades o sus relaciones 
con los hombres que le provoca una crisis psicológica y emocional que le 
empuja a tomar una decisión drástica.

Género: Drama. 

Directora: Pilar Miró

Argumento y guión: Pilar Miró y Antonio Larreta 

Producción: Pilar Miró P.C, In-cine Cia Industrial Cinematográfica S.A, y 
Jet Films S.A

Director de fotografía: Carlos Suárez

Montaje: Javier Morán

Música: Antón García Abril 

Intérpretes: Mercedes Sampietro, Jon Finch, Carmen Maura, Victor Val-
verde, Isabel Mestres, José Manuel Cervino, Amparo Soler Leal, Agustín 
González, Alicia Hermida, Mary Carrillo, Pedro del Río, Eduardo Calvo, 
Maite Blasco, Nicolás Dueñas, Miryam de Maeztu, Guillermo Montesi-
nos, Francisco Casares, Félix Rotaeta, David Rocha.

Duración: 106 minutos

Lugares de rodaje: Madrid y Sotocalbos (Segovia)

Estreno: 24 noviembre 1980. Madrid, Proyecciones Richmond

Público: 445.713

Recaudación: 459.902,30 €

Distribuidora: In-Cine Distribuidora Cinematográfica S.A



124

Pepi, Luci Boom y otras chicas del montón (1980)
Sinopsis: Luci, un ama de casa abnegada, Pepi, su vecina moderna, y Bom, 
la cantante de las Bomitoni  forman un grupo de mujeres inusuales en el 
Madrid de la Movida. Tras a violación de Luci, las tres mujeres se unen 
para llevar a cabo su venganza. 

Género: Comedia

Director: Pedro Almodóvar

Guión: Pedro Almodóvar

Producción: Fígaro Films

Dirección de fotografía: Paco Femenía

Música: Alaska y los Pegamoides

Intérpretes: Carmen Maura, Olvido Gara “Alaska”, Eva Siva, Kiti Manver, 
Cecilia Roth, Julieta Serrano, Félix Rotaeta, Ricardo Franco, Concha 
Grégori, Pedro Almodóvar

Duración: 80 

Lugares de rodaje: Madrid

Público: 216.154

Recaudación: 272.994,35

Distribuidora: ALENDA S.A



125

Función de noche (1981)
Sinopsis: La actriz Lola Herrera está representando todas las noches el 
monólogo de Miguel Delibes Cinco horas con Mario; a lo largo de las re-
presentaciones ha ido experimentando un proceso de identificación con 
Carmen Sotillo, el personaje de la función. Esté será el punto de partida 
del cuestionamiento importante que se plantea Lola Herrera en el que es 
vital la figura de su ex marido Daniel Dicenta.  Encerrados en su cameri-
no hablan y discuten mientras repasan su vida en común.

Género: Drama

Directora: Josefina Molina

Guión: Josefina Molina y José Sámano, con fragmentos de la obra teatral 
de Miguel Delibes Cinco horas con Mario (19  )

Producción: Sabre Films

Director de Fotografía: Teo Escamilla

Montaje: Nieves Martín

Música: Alejandro Masso, Luis Eduardo Aute

Intérpretes: Lola Herrera, Daniel Dicenta, Natalia Dicenta Herrera, Da-
niel Dicenta Herrera, Juana Ginzo, Luis Rodríguez Olivares, Margarita 
Forrest, Rafael de Pino, Jacinto Bravo, Francisco Terres, Santiago de las 
Heras, Antonio Cava, Demetrio Sánchez

Duración: 90 minutos

Lugares de rodaje: Madrid

Estreno: 26 de octubre de 1981. Madrid, cines Pompeya y Gayarre

Público: 584.400

Recaudación: 693.9096 €

Distribuidora: C. B Films S.A



126

Laberinto de pasiones (1982)
Sinopsis: En el  Madrid de los primeros años 80 una joven ninfómana y el 
hijo de un jeque árabe, viven una inusual historia de amor. Ella es inte-
grante de un grupo musical, a él lo que más le interesa son los cosméticos 
y los hombres. Música, violencia, persecuciones, pasión, sexo.

Género: Comedia

Director: Pedro Almodóvar

Guión: Pedro Almodóvar

Argumento: Pedro Almodóvar

Producción: Alphaville S.A.

Director de Fotografía: Ángel Luis Fernández

Música: Bernardo Bonezzi, Fabio McNamara

Intérpretes: Cecilia Roth, Imanol Arias, Helga Liné, Marta Fernández 
Muro, Fernando Vivanco, Ofelia Angélica, Angel Alcázar, Concha Gre-
gory, Cristina Sánchez Pascual, Fany McNamara, Antonio Banderas, Luis 
Ciges, Agustín Almodóvar, Mari Elena Flores, Ana Trigo, Poch, Javier 
Pérez Grueso, Santiago Auserón, Paco Pérez Brian, José Carlos Quirós, 
Eva Siva, Charly Bravo, Zulema Katz, Pedro Almodóvar

Duración: 100 minutos

Lugares de rodaje: Madrid

Estreno: 10 de febrero de 1989

Público: 358.153

Recaudación: 597.385,55 €

Distribuidora: CINEMUSSY S.L



127

Entre tinieblas (1983)

Sinopsis: Yolanda Bell, una cantante de boleros adicta a las drogas, decide 
recluirse en el convento de las Redentoras Humilladas,  tras morir su no-
vio por una sobredosis de heroína adulterada. Ingresa en una orden cuya 
misión es proteger a las chicas descarriadas. Yolanda se convierte en la 
favorita de la Madre Superiora. En el convento viven un capellán y cuatro 
monjas más: Sor Estiércol, aficionada al LSD, Sor Perdida, obsesionada 
con la limpieza y dueña de un tigre, Sor Rata de Callejón, que se dedica a 
escribir novelas baratas, y Sor Víbora. 

Género: Comedia

Director: Pedro Almodóvar

Guión: Pedro Almodóvar

Argumento: Pedro Almodóvar

Producción: Tesauro S.A.

Director de Fotografía: Ángel Luis Fernández

Música: Varios

Intérpretes: Cristina S. Pascual,  Julieta Serrano,  Marisa Paredes,  Carmen 
Maura,  Mari Carrillo, Lina Canalejas, Manuel Zarzo, Chus Lampreave, 
Berta Riaza, Laura Cepeda , Marisa Tejada, Eva Siva, Cecilia Roth, Con-
cha Gregory, Angel S. Harguindey, Manuel Zarzo

Duración: 116 minutos

Lugares de rodaje: Madrid

Público: 453.472

Recaudación:  694.172,89€

Distribuidora: Alta Films S.A, Producciones Cinematográficas S.A, Empa-
tia Media S.L



128

¿Qué he hecho yo para merecer esto? (1984)
Sinopsis: Gloria, un ama de casa frustrada, amargada y adicta a las anfeta-
minas, vive en un bloque de pisos de un barrio de clase baja con su mari-
do, que trabaja de taxista, sus hijos y su suegra. Compagina su trabajo en 
su casa con la limpiza en otras casas. Un hecho fortuito podría cambiar 
su destino… 

Género: Drama

Director: Pedro Almodóvar

Guión: Pedro Almodóvar

Argumento: Pedro Almodóvar

Producción: Tesauro S.A, Kaktus Producciones Cinematográficas

Director de Fotografía: Ángel Luis Fernández

Montaje: José Salcedo

Música: Bernardo Bonezzi, 

Intérpretes: Carmen Maura, Verónica Forqué, Luis Hostalot, Gonzalo Suá-
rez, Kiti Manver, Cecilia Roth, Ángel de Andrés López, Amparo Soler 
Leal, Chus Lampreave, Emilio Gutiérrez Caba, Javier Gurruchaga, Fran-
cisca Caballero, Pedro Almodóvar

Duración: 101 minutos

Lugares de rodaje: Madrid

Público: 424.559

Recaudación: 706.685,69 €

Distribuidora: Producciones Cinematográficas S.A, Empatia Media S.L



129

Sal gorda (1984)

Sinopsis: Natalio es un compositor de éxito en horas bajas desde que su 
novia Palmira le abandonó. Debe componer un disco en un tiempo re-
cord y está pasando por una separación traumática. Por fortuna, su ma-
nager Chuck Camacho, le ofrece un plazo de prórroga en el que su vida 
dará un vuelco. En este proceso se verá acompañado por un sinfín de 
personajes como su mánager, un afinador de pianos, un psiquiatra y una 
mujer con grandes necesidades sexuales. 

Género: Comedia

Director: Fernando Trueba

Guión: Óscar Ladoire, Fernando Trueba

Argumento: Óscar Ladoire, Fernando Trueba

Producción: Ópera Films

Director de Fotografía: Ángel Luis Fernández

Música: Juan Pagán

Intérpretes: Óscar Ladoire, Silvia Munt, Francisco Rabal, Antonio Resines, 
Yelena Samaría, Amparo Moreno, Eva Lyberten, Fernando Vivanco, Luis 
Ciges, Santiago Álvarez, Whit Stillman, Carmen Maura 

Duración: 90 minutos

Lugares de rodaje: Madrid

Estreno: 01-02-1984

Público: 427.465

Recaudación: 644.600,19 €

Distribuidora: C. B Films S.A



130

Sé infiel y no mires con quién (1985)

Sinopsis: Paco y Fernando son amigos y dueños de una editorial en di-
ficultades económicas. Consiguen convencer a Adela Mora, la escritora 
infantil de más éxito, para sortearlas. La noche en la que se va a firmar el 
contrato, Paco le pide a Fernando su casa para una cita mientras él cena 
con la escritora. Pero la mujer de Paco, Carmen, también le pide la casa a 
su amiga Rosa, la mujer de Fernando. El enredo está servido.

Género: Comedia

Director: Fernando Trueba

Guión: Fernando Trueba 

Argumento: Basado en el vodevil “Move over Mrs. Markham” de Ray Con-
ney y John Chapman 

Producción: Xyz Desarrollos  S.A

Director de Fotografía: Juan Amorós

Montaje: Carmen Frías

Música: Ángel Muñoz Alonso

Intérpretes: Ana Belén, Carmen Maura, Antonio Resines, Santiago Ramos, 
Verónica Forqué, Guillermo Montesinos, Chus Lampreave, Bibi Ander-
sen, Pirri, Miguel Ángel Rellán, Carlos Velat, El Gran Wyoming, Lucas 
Martin, José María Cañete, Derek, Pedro Reyes, Angelita 

Duración: 88 minutos

Lugares de rodaje: Madrid

Estreno: 05-12-1985 Madrid: Coliseum, 09-12-1985 Barcelona: Cataluña, 
Bailen 

Público: 1.218.677

Recaudación: 2.172.391,51 €

Distribuidora: X Y Z Desarrollos S.A



131

La vida alegre (1987)
Sinopsis: Ana comienza a trabajar como médica en un centro de prevención 
de enfermedades sexuales. Por la consulta de ana transitan una serie de 
personajes que proceden de diversos estratos sociales -ministros, queridas, 
prostitutas y yonkis- pero que tienen algo en común, estar infectados e in-
fectadas por enfermedades venéreas. La película ofrece un fresco variado 
de la nueva sociedad española que ha dejado atrás de forma definitiva tan-
to la dictadura como la Transición. Las mujeres han accedido al mercado 
laboral creando nuevas formas de relacionarse con los hombres que asis-
ten expectantes a los cambios sin renunciar a sus privilegios patriarcales. 

Género: Comedia

Director: Fernando Colomo

Guión: Fernando Colomo

Producción: El Catalejo Producciones Cinematográficas S.A 

Director de Fotografía: Javier G. Salmones

Montaje: Miguel Ángel Santamaría

Música: Suburbano

Intérpretes: Verónica Forqué, Antonio Resines, Massiel, Guillermo Mon-
tesinos, Miguel Rellán, Ana Obregón, Gloria Muñoz, José A. Navarro, 
Itziar Álvarez, Alicia Sanchez, Rafaela Aparicio, Chus Lampreave, El 
Gran Wyoming, Javier Gurruchaga, Paloma Catalán, María Elena Flores 

Duración: 98 minutos

Lugares de rodaje: Madrid

Estreno: 14-04-1987 Madrid: Paz y La Vaguada , 28-04-1987 Barcelona: 
Club Coliseum 

Público: 826.788

Recaudación: 1.560.281,81 €

Distribuidora: Iberoaricana Film Producción S.A



132

Miss Caribe (1988)
Sinopsis: Alejandra es la maestra de un pequeño pueblo valenciano. A pun-
to de celebrar su boda con Jesús, el farmacéutico del pueblo recibe un 
telegrama que le notifica que su padre ha muerto en un país centroame-
ricano dejándole en herencia el galeón Miss Caribe. A pesar de las protes-
tas de su novio, Alejandra emprende rumbo al Caribe con intención de 
hacerse cargo de la herencia. Al llegar a su destino, se encuentra con la 
sorpresa de que el Miss Caribe es un barco cargado de fabada y prostitutas. 
Alejandra se enfrenta a a Petra la madame del barco que se opone a que 
se convierta en una escuela. 

Género: Comedia

Director: Fernando Colomo

Guión: Fernando Colomo , Fernando Trueba , Carmen Rico-Godoy

Argumento: Carmen Colomo, Fernando Trueba, Fernando Rico-Godoy

Producción: Xyz Desarrollos  S.A

Director de Fotografía: Javier G. Salmones

Montaje: Miguel Ángel Santamaría

Música: Alejandro Masso

Intérpretes: Ana Belén, Santiago Ramos, Juan Echanove, Chus Lampreave, 
Mirtha Echarte, Soledad Mallol , Elena Martín, Buffy Dee, Rodolfo De 
Alexander , Robert Gwaltney, Jorge Fegan, Jorge Zepreda 

Duración: 92 minutos

Lugares de rodaje: Madrid - El Escorial - Almería. México: Chiltepec - Tub-
esco. USA: Miami – Orlando

Estreno: 22-11-1988 Madrid: Capitol, Minicines. , 24-11-988 Barcelona: 
Florida 3, Astoria, Aquitania

Público: 199.043

Recaudación: 397.864,48 €

Distribuidora: X Y Z Desarrollos S.A



133

Bajarse al moro (1989) 

Sinopsis: Chusa sobrevive del dinero que le dan los trapicheos de la ven-
ta de hachís. Vive con Jaime, su primo y tiene una relación sentimental 
con Alberto que es policía nacional. Un día conoce a Elena, una joven 
de buena familia a la que acoge y recluta para bajarse al moro, pero Ele-
na y Alberto construirán otros planes de los que Chusa está ausente. 

Género: Comedia

Director: Fernando Colomo

Guión: José Luis Alonso de Santos , Joaquín Oristrell , Fernando Colomo 

Argumento: Basado en la obra teatral homónima de José Luis Alonso de 
Santos 

Producción: Lola 2002 S.L. Ion Producciones S.A

Director de Fotografía: Javier G. Salmones

Montaje: Miguel Ángel Santamaría

Música: Pata Negra

Intérpretes: Verónica Forqué, Antonio Banderas, Juan Echanove, Aitana 
Sanchez-Gijon, Chus Lampreave, Miguel Rellán, Francisco Merino, Am-
paro Valle, Manolo Huete, Ricardo Palacios, Ofelia Angélica, María Elena 
Flores, Vicente Diez, Juan de Pablos, Carmelo Gómez, Luis Pérez Agua, 
Chema de Miguel, Pau Riba, Pata Negra 

Duración: 86 minutos

Lugares de rodaje: Madrid - Algeciras. Marruecos: Chauen

Estreno: 11-04-1989 Barcelona.  05-05-1989 Madrid: Palacio de la Música, 
Amaya, Novedades, Aluche

Público: 414.737

Recaudación: 830.828,28 €

Empresa distribuidora: Warner Española S.L





135

Bibliografía

- Academia de las Artes y Ciencias Cinematográficas de España: 
Diccionario del cine español. Madrid, Alianza, 1998. (Edición dirigida por José 
Luis Borau).

- Academia de las Artes y Ciencias Cinematográficas de España y 
Asociación Española de Historiadores de Cine: El cine español durante 
la Transición democrática (1974-1983) IX Congreso de la Asociación Española de 
Historiadores del cine. Madrid, 2005. 

- Aguilar, Pilar: [Publicación digital] Una mirada crítica sobre el cine español. 
Universidad de Brasilia. <http://vsites.unb.br/ih/his/gefem/labrys10/
espanha/cinepilar.htm>. [Consultado mayo 2012].

- Aguado, Ana; Ortega, Teresa Mª (eds.): Feminismos y antifeminismos. 
Culturas políticas e identidades de género en la España del siglo XX. Granada, 
Valencia, Universidad de Granada, Universitat de Valencia, 2011.

- Amo, Álvaro del: La comedia cinematográfica española. Madrid, Alianza, 
2009.

- Amelag, James S.; Nash, Mary (eds.): Historia y género: las mujeres en 
la Europa Moderna y Contemporánea. Valencia, Editions Alfons el Magnà-
nim-IVEI, 1990. 

- Aparici, Roberto (coord.): La Revolución de los medios audiovisuales. Ma-
drid, Ediciones de la Torre, 1996. 

- Arranz, Fátima (dir.): Cine y género en España. Madrid, Cátedra, 2010.

- Ballesteros, Isolina: Cine (ins)urgente. Textos fílmicos y contextos culturales 
de la España postfranquista. Madrid, Editorial Fundamentos, 2001.

- Bernárdez, Asunción; García, Irene; González, Soraya: Violencia de 
género en el cine español. Madrid, Editorial Complutense, Instituto de Inves-
tigaciones Feministas UCM, 2008.

- Bock,  Gisela: La historia de las mujeres y la historia del género. Aspectos de 
un debate internacional. Revista Historia Social. Valencia, Universidad Va-
lencia, Instituto de Historia Social, 1991. 



136

- Borderías, Cristina (ed.): La historia de las mujeres: perspectivas actuales. 
Barcelona, Icaria, 2009. 

- Bourdeau, Pierre: La dominación masculina. Barcelona, Anagrama, 
1998. 

- Burke, Peter: Visto y no visto. El uso de la imagen como documento histórico. 
Barcelona, Crítica, 2005. 

- Butler, Judith: El género en disputa. El feminismo y la subversión de la iden-
tidad. Barcelona, Paidos,  2001. [Publicado originalmente por Routledge 
en 1990].

- Carrasco,  Cristina Borderías, Cristina; Torns, Teresa: El trabajo de 
cuidados. Historia, teoría y políticas. Madrid, CIP-Ecosicial, la Catarata, 2011.

-Castejón Leorza, María (ed.): [Publicación digital] 25 años de cine. 
Muestra Internacional de Cine y Mujeres de Pamplona. Pamplona, IPES Elka-
rtea, 2011. <www.muestracineymujeres.org>. [Consultado, septiembre 
2012].

- Castejón Leorza, María: [Publicación digital]: Violencias cinematográ-
ficas de género. La justicia de las vivas. Revista Píkara [Revista on line], 2013. 
<http://www.pikaramagazine.com/2012/11/violencias-cinematografi-
cas-de-genero-la-justicia-de-las-vivas/>. [Consultado, junio 2013].

- Caparrós Lera, J, M: El cine español de la democracia. De la muerte de 
Franco al “cambio” socialista. Barcelona, Anthropos, Editorial de hombre. 
Colección Palabra Plástica, 1992.

-Castro García, Amanda: La representación de la mujer en el cine español de 
la Transición (1973-1983). Oviedo, KRK, 2010. 

- Chartier, Roger: El mundo como representación. Historia cultural: entre prác-
tica y representación. Barcelona, Gedisa, 1992.

- Cerdán, Josetxo; Díaz López, Marina (eds.): Cecilia Bartolomé. El 
encanto de la lógica. Barcelona, La Fábrica de Cinema Alternatiu de Barce-
lona, Ocho y Medio, (Colección Los Olvidados), 2001.

-Colaizzi, Giulia (ed.): Feminismo y teoría fílmica. Valencia, Colección 
Eutopías/Mayor, 1995.



137

- Cuesta, Josefina (coord.): Historia de las Mujeres en España. Siglo XX. 
Madrid. Instituto de la Mujer, 2003. (4 Volúmenes).

- Cruz, Jacqueline; Zecchi Bárbara (eds.): La mujer en la España actual. 
Barcelona, Icaria, 2004. 

- Miguel, Casilda de; Olabarri, Elena; Ituarte, Leire: La identidad de 
género en la imagen fílmica. Bilbao, Servicio Editorial de la Universidad del 
País Vasco, 2004.

- Donapetry Camacho, María: Toda ojos. Oviedo, KRK Ediciones, 
2001.

- Ecker, Gisela (ed.): Estética feminista. Barcelona, Icaria, 1986.

- Esteban, Mari Luz: Crítica del pensamiento amoroso. Barcelona, Bellate-
rra, 2011.

- Faludi, Susan: Reacción. La guerra no declarada contra la mujer moderna. 
Barcelona, Anagrama, 1993. 

- Folguera, Pilar (comp): El feminismo en España. Dos siglos de historia. 
Madrid, Fundación Pablo Iglesias, 1988.

- Francisco, Israel de: La mujer en el cine español. Madrid, Arkadín Edito-
res, 2010.

- Franco Rubio, Gloria; Iriarte Goñi, Ana (eds.): Nuevas rutas para 
Clio. El impacto de las teóricas francesas en la historiografía feminista española. 
Barcelona, Icaria, 2009.

- Friedan, Betty: La mística de la feminidad. Madrid, Cátedra, 2009. [Pri-
mera edición de 1963].

- Ferro, Marc: Historia contemporánea y cine. Barcelona, Ariel, 1995. 

- Gallego, Juana: Putas de película. Cien años de prostitución en el cine. Barce-
lona, Luces de Galibo, 2012.

- Gallego, José Luis et al.: Sólo se vive una vez: esplendor y ruina de la movida 
madrileña. Madrid, Ardora, 1991. 

- Gamba, Susana B.: Diccionario de estudios de género y feminismos. Buenos 
Aires, Biblos, 2009.



138

- Gámez Fuente, María José: Cinematergrafía. La madre en el cine y la 
literatura de la democracia. Valencia, Universitat Jaime I, Ellago Ediciones, 
Collecció Sendes, 2004.

- Gil Carmona, Antonio: Historia de la violencia contra las mujeres: misoginia 
y conflicto matrimonial en España. Madrid, Cátedra, 2008.

- Gil, Silvia L: Nuevos feminismos. Sentidos comunes en la dispersión. Una his-
toria de trayectorias y rupturas en el Estado Español. Madrid, Traficantes de 
Sueños, 2012

- Gimeno, Beatriz: La prostitución. Barcelona, Ediciones Bellaterra, 2011

- Grijalba, Silvia; Marcos, José Miguel: Dios salve a la movida. Madrid, 
Espejo de tinta, 2006. 

- Harding, Sandra: Ciencia y feminismo. Madrid, Ediciones Morata, 1993.

- Hernández Les, Juan; Gato, Miguel: El cine de autor en España. Ma-
drid, Castellote Editor, 1978.

- Herrera Gómez, Coral: La construcción sociocultural del amor romántico. Ma-
drid, Fundamentos, 2010.

- Kaplan, E. Ann: Las mujeres y el cine. A ambos lados de la cámara. Madrid, 
Cátedra, Universitat de València, Instituto de la mujer. 1998.

- Kuhn, Anette: Cine de Mujeres. Feminismo y Cine. Madrid, Cátedra, 1991.

 - Lara Martínez, María: “Fernando Colomo” [Tesis doctoral]. Di-
rector: Fernando Huertas Jiménez. Universidad Complutense de 
Madrid Facultad de Ciencias de la Información. Departamento de 
Comunicación Audiovisual y Publicidad I, 2011. <http://eprints.ucm.
es/13476/1/T33164.pdf,> [Consultada en marzo 2012].

- Lauretis, Teresa: Alicia ya no. Feminismo, Semiótica, Cine. Madrid, Cátedra, 
1992.

- Lechado, José Manuel: La movida: una crónica de los 80. Madrid, Alga-
ba, 2005. 

-Lechón Álvarez, Manuel: La sala oscura. Guía del cine gay español y latinoa-
mericano. Madrid, Ediciones Nuer, 2001.

- Maqua, Javier: El docudrama, fronteras de la ficción. Madrid,  Cátedra, 1992.



139

- Martínez Ten, Carmen; Gutiérrez López, Purificación; González 
Ruiz, Pilar (eds.): El movimiento feminista en España en los años 70. Madrid, 
Cátedra, 2009. 

- Ministerio de Cultura, Academia de las Artes y Ciencias Cinema-
tográficas de España: Anuarios de cine español. Ministerio de Cultura, Aca-
demia de las Artes y Ciencias Cinematográficas de España. Años: 1981, 
1982, 1984, 1986, 1989, Madrid.

- Ministerio de Cultura. Dirección General de Cinematografía: Cine 
español 1896-1983 (Edición a cargo de Augusto M.Torres). Madrid, 1984.

- Ministerio de Cultura. Instituto de la Cinematografía y de las Ar-
tes Audiovisuales, FUNDESCO: La industria cinematográfica en España 
(1980-1991). Madrid, 1993. 

- Menéndez Menéndez, Mª Isabel: El zapato de Cenicienta. El cuento de 
hadas del discurso mediático. Oviedo, Trabe, 2006. 

- Mira, Alberto (ed): La mirada homosexual.  Revista Secuencias nº 54. 
Valencia, Institut Valencià de Cinematografía Ricardo Muñoz Suay, 2006. 

- Molina, Josefina: Sentada en un rincón. 45. Semana Internacional Cine. 
Valladolid, 2000.

-Monterde, José Enrique: Veinte años de cine español. Un cine bajo la parado-
ja. 1973-1992 Barcelona, Paidós Studio, 1993.

- Monterde, José Enrique, Selva Masoliver, Marta, Solà Argimbau, 
Anna: La representación cinematográfica de la Historia. Madrid, Akal-Referen-
tes, 2001. 

- Murillo, Soledad: El mito de la vida privada, de la entrega al tiempo propio. 
Madrid, Siglo XXI, 1996.

- Nash, Mary: Mujeres en el mundo. Historia, retos y movimientos. Madrid, 
Alianza, 2004.

- Oakley, Ann: La mujer discriminada, biología y sociedad. Madrid, Debate, 
Tribuna Feminista, 1977.  

- Osborne, Raquel: La construcción sexual de la realidad. Madrid, Cátedra, 
1993.



140

- Oroz, Elena: [Publicación digital] Función de noche.  Blogs and Docs. 
[Revista Online].  4 febrero de 2008. <http://www.blogsandocs.
com/?p=132>. [Consultado agosto 2012].

- Palacio, Manuel (ed.): El cine y la transición política en España (1975-
1982). Madrid, Biblioteca Nueva, 2011

- Pérez Cantó, Pilar (ed.): De la democracia ateniense a la democracia paritaria. 
Barcelona, Icaria, 2009. 

- Pérez Millán, Juan Antonio: Pilar Miró. Directora de Cine. Valladolid, 37 
Semana Internacional de Cine, 1992.

- Pérez Perucha, Julio (ed.): Antología crítica del cine español 1906-1995 
Flor en la sombra. Madrid, Cátedra/Filmoteca Española. Serie Mayor, 1997.

- Perrot, Michelle: Mi historia de las mujeres. Buenos Aires, Fondo de 
Cultura Económica, 2008. 

- Puigdomenench, Jordi: Treinta años de cine español en democracia 
(1977/2007). Madrid, Ediciones JC, 2007.

- Ramblado Minero, M.Cinta (coord.): Construcciones culturales de la ma-
ternidad en España: la madre y la relación madre-hija en la literatura y el cine con-
temporáneos. Alicante, Universidad de Alicante, Centro de Estudios sobre 
la Mujer, 2006.

- Ruiz Franco, Rosario: ¿Eternas menores? Las mujeres en el franquismo. Ma-
drid, Biblioteca Nueva, 2007.

- Ruzafa Ortega, Rafael: La historia a través del cine. Transición y consolidación 
democrática es España. Bilbao, Universidad del País Vasco, 2004. 

- Sánchez Biosca, Vicente: Cine de historia, cine de memoria: la representación 
y sus límites. Madrid, Cátedra, 2006.

- Seguin, Jean-Claude: Historia del Cine Español Madrid, (4ª edición) 
Acento Editorial, 1999.

- Sangro, Pedro; Plaza, Juan F.: La representación de las mujeres en el cine y 
la televisión contemporáneos. Barcelona, alertes, 2010. 

-Selva, Marta, Sola, Anna (compiladoras): Diez años de la Muestra Inter-
nacional de Filmes de Mujeres de Barcelona. La empresa de sus talentos. Barcelona, 
Paidós, 2002.



141

- Siles Ojeda, Begoña: La mirada de la mujer y la mujer mirada (en torno al cine 
de Pilar Miró). Bilbao, Universidad del país Vasco, Servicio Editorial, 2006.

- Siles Ojeda, Begoña: Pilar Miró, creadora audiovisual. Madrid, Almuday-
na, Ediciones del Orto, 2006.

- Strauss, Frederic: Pedro Almodóvar un cine visceral Conversaciones con Pedro 
Almodóvar. Madrid, El País Aguilar, 1995.

- Trenzado Romero, Manuel: Cultura de masas y cambio político: El cine es-
pañol de la transición. Madrid, Centro de Investigaciones Sociológicas, 1999. 

- Tubau, Iván: Film Ideal y Nuestro Cine. Tendencias de la críti-
ca cinematográfica española en revistas especializadas, años setenta. [Te-
sis Doctoral] Barcelona, Universidad de Barcelona, 1979. <http://
www. t e s i s en r ed .ne t/b i t s t r e am/hand l e/10803/37383/03 .
ITC_3de5.pdf?sequence=3>[Consultada en marzo 2012].

- Tubau, Iván: Crítica cinematográfica española: Bazin contra Aristarco: la gran 
controversia de los años sesenta: conversaciones con Félix Martialay, Juan Cobos, José 
Monleón... Barcelona, Universitat de Barcelona, 1983.

- Tubau, Iván: Hollywood en Argüelles: cine americano y crítica española. Barce-
lona, Universitat de Barcelona, 1984. 

- Tubert, Silvia (ed.): Del sexo al género. Los equívocos de un concepto. Madrid, 
Cátedra, 2003. 

- Vance, Carole S.: Placer y peligro. Explorando la sexualidad femenina (selección 
de textos). Madrid, Editorial Revolución, 1989.

- Vidal, Nuria: El cine de Pedro Almodóvar. Barcelona, Destino, 1996.

- Vilarós, Teresa M: El mono del desencanto. Una crítica cultural de la transición 
española (1973-1993). Madrid, Siglo XXI, 1998.

- Ventura, Lourdes: La tiranía de la belleza. Las mujeres ante los modelos esté-
ticos. Barcelona, Plaza y Janés, 2000. 

- Ventura Franch, Asunción: Las mujeres y la Constitución Española de 
1978. Madrid, Instituto de la Mujer, 1999.

- VV.AA: Apuntes sobre las relaciones entre el Cine y la Historia (El caso español). 
Salamanca, Junta de Castilla y León, Consejería de Cultura y Turismo, 
2004. 



142

- VV.AA: Actas del Congreso la Transición de la dictadura franquista a la democra-
cia. Barcelona, Centre d´Estudis sobre les Èpoques Franquista i Demo-
cràtica, Universitat Autònoma de Barcelona, 2005. 

- VV.AA: Masculinitats: mites, de /construccions i mascarades. Valencia. Uni-
versitat Jaume I. Año 2002, Número 6.

- Wallis, Brian  (ed.): Arte después de la modernidad: Nuevos planteamientos en 
torno a la representación. Madrid,  Akal, 2001.

- Wolf, Naomi: El mito de la belleza. Barcelona, Emecé editores, 1991.

-Yraola, Aitor (comp.): Historia contemporánea de España y Cine. Madrid, 
Universidad Autónoma de Madrid, 1997.

- Zurian, Francisco A (ed.): Sexualidad y políticas de género en el audiovi-
sual.  Secuencias, Revista de Historia del Cine., nº 34, Madrid, Maia Edi-
ciones, UAM, 2011. 

Narrativas

-Delibes, Miguel: Cinco horas con Mario. Barcelona, Destinolibro, 1995. 
[Decimonovena edición. Primera edición en editorial Destino,  año 1966].

- Delibes, Miguel; Paredes, Santiago; Sámano, José; Molina, Josefi-
na: Cinco horas con Mario. Madrid, Espasá Calpé, 1981. (Adaptación teatral)

Videoteca

- Asignatura pendiente. Programa Versión española TVE2 [Vídeo]. Colo-
quio. 5 de diciembre de 2003.

- Colomo, Fernando: ¿Qué hace una chica como tú en un sitio como éste? [Ví-
deo]. Colección Un país de cine. Diario El País, nº 42, 2003.

- Función de noche. 25 Muestra Internacional de Cine y Mu-
jeres de Pamplona. Presentación y coloquio. [Vídeo on 
line]. IPES Elkartea, 9 de junio de 2011. <http://www.youtu-
be.com/watch?v=rSfv3kNVa7o>. [Consultado agosto 2012].



143

- Función de noche. Programa Versión española (TVE2) [Vídeo]. Colo-
quio emitido 25 de mayo 2000.

- La vida alegre en programa Versión Española (TVE1) [Vídeo]. Coloquio 
emitido el 18 de junio de 2011. <http://www.rtve.es/alacarta/videos/ver-
sion-espanola/version-espanola-vida-alegre/ [Consultado marzo 2012].

- Moreno, Antonio; Caballero, Alejandro: Frenesí en la gran ciu-
dad [Vídeo on line] TVE.  Emitido 21 octubre 2011. <http://
www.rtve.es/alacarta/videos/el-documental/frenesi-gran-ciu-
dad-movida-madrilena/1216132/> [Consultado agosto 2012].

- Peña, Chema de la. Un cine como tú en un país como éste. [Vídeo on 
line]. Madrid: La voz que yo amo, 2010. <http://www.lavozqueyoa-
mo.com/index.php/cine/ficha/36> [Consultado septiembre 2012]

- Sé infiel  y no mires con quién. Programa Versión Española (TVE1) 
[Vídeo on line]. Coloquio emitido el 29 de noviembre de 2009. <http://
www.rtve.es/alacarta/videos/version-espanola/version-espanola-se-in-
fiel-mires quien/. [Consultado 11 enero 2011].

Artículos de prensa y entrevistas

- Bartolomé, Cecilia [Entrevista por la autora]. 12 junio 2007.

- Galán. Diego: El País, 1980.

- Paredes, Joaquina: Enfrentamientos y abandonos en las II Jornadas femi-
nistas. Diario El País 9 diciembre de 1979. <http://elpais.com/dia-
rio/1979/12/09/espana/313542024_850215.html> [Consultado julio 
2012].

- Molina, Josefina [Entrevista por la autora]. 9 junio 2011. 

- El Mundo: Denuncian que el cine de Almodóvar es ‘contrario a la igualdad 
de género’. http://www.elmundo.es/elmundo/2010/06/29/castilla-
yleon/1277819148.html. [Consultado, agosto 2013].



144

Legislación

- Declaración sobre la eliminación de la violencia contra la mujer.  
Resolución de la Asamblea General 48/104 del 20 de diciembre de 1993. 
<.http://www.unhchr.ch/huridocda/huridoca.nsf/%28Symbol%29/A.
RES.48.104.Sp?Opendocument>. [Consultado junio 2012]. 

- Conferencia Mundial sobre la Mujer, celebrada en Pekín <http://
www.un.org/womenwatch/daw/beijing/pdf/BDPfA%20S.pdf> [Con-
sultado junio 2012].






